سلسلة دروس من سورة آل عمران (٢- ٤)

### دروس من هدي القرآن الكريم

# سورة ال عمران

(الدرس الثاني)

﴿وَاعْتُصِمُوا بِحَبْلِ اللَّهِ ﴾

ألقاها السيد/ حسين بدر الدين الحوثي

بتاریخ: ۲۵ شوال ۱٤۲۲هـ الموافق: ۲۰۰۲/۱/۹م

بروسي. اليمن\_صعدة

هذه الدروس نُقلتْ من تسجيل لها في أشرطة (كاسيت) وقد أُلقيتْ ممزوجةً بمفرداتٍ وأساليبَ من اللهجة المحلية العامية.

وحرصًا منا على سهولة الاستفادة منها أخرجناها مكتوبة على هذا النحو.

والله الموفق.

إعداد: يحيى قاسم أبو عَوَّاضَة

### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله رب العالمين، اللهم صل على سيدنا محمد وعلى آله الطاهرين.

قد يكون من مظاهر الضياع بالنسبة لنا كمسلمين، من مظاهر الضلال في نفوسنا أن يصبح الحديث عن قضايا مهمة جداً هي من صميم الدِّين، الحديث عن مشاكل كبيرة جداً وخطيرة جداً هي عامة لجميع المسلمين قد تبدو عند الكثير شيئاً ليس هناك حاجة لمعرفته، شيئاً لا يهمنا أمره.

هذه الحالة النفسية في حد ذاتها ضلال كبير، وخطورة بالغة على الإنسان، يعود الواحد إلى تشغيل البرنامج المألوف لديه: ''ما لنا حاجة، سنصلي ونصوم، ونلهم الله بين أموالنا ''' إذا كانت هذه النظرة عند إنسان فليعرف بأنه في خطورة بالغة، ويعيش حالة رهيبة من الجهل بدينه، وقد يكون فعلاً سائراً إلى طريق جهنم وهو يعتقد أنه هو الذي رسم لنفسه طريقاً سليمة هادئة إلى الجنة، لكن محمداً رصلي الله عد رحلي الدرسي رسول الله احتاج إلى أن يسلك الطريق الشاقة إلى الجنة، أليست هذه حماقة؟

حماقة في النظرة إلى الدِّين، وفي النظرة إلى الجنة، في النظرة إلى الله سبحانه وتعالى، أن أتصوَّر أنا، ومن أنا؟ أنّ باستطاعتي أن أرسم لنفسي طريقاً هادئة، طريقاً لا تشغلني عن أي شيء من أمور ديني، لا تشغلني عن أي شيء من أمور دنياي وأصل إلى الجنة بكل هدوء، لكن أولئك الأنبياء (عليهم السلام) كانوا مساكين احتاجوا إلى أن يسلكوا الطريق الشاقة إلى الله.

سيد الأنبياء والمرسلين (صلى الله عدد وعلى الدوملي الله يقول له: ﴿فَقَاتِلْ فِي سَبِيلِ الله لاَ تُكَلّفُ إِلاَ تَفْسَكَ وَحَرّضِ الله يقول له: ﴿فَقَاتِلْ فِي سَبِيلِ الله لاَ تُكَلّفُ إِلاَ تَفْسَكَ وَحَرّضِ الله وَمِنْ وَالله وَمِنْ قَالَ الْمَالِقُونِ وَالله وَمَنْ قَالَ الله وَمِنْ الله وَمِنْ الله وَمَنْ الله وَمُنْ وَمُنْ الله وَمُنْ وَمُنْ الله وَمُنْ الله

أصبحت المأساة كبيرة جداً لدى المسلمين أنه ليس فقط مجرد تقصير في قضية هم يؤمنون بأهميتها، ويؤمنون بأضبحت المأساة كبيرة جداً لدى المسلمين، المسلمين، الاهتمام بأمر الدّين، محاربة أعداء الله من اليهود والنصارى وعملائهم، لم يعد هناك شعور تقريباً عند كثير من الناس وخاصة داخلنا نحن الزيدية، من أصبحوا في أحط مستوى من الوعي.

قد نشعر بأن هذه القضية مهمة ولكن نبدو مقصرين، فهذا لا بأس يمثل نقلة جيدة، بل أحياناً وعند الكثير، بل وعند بعض المتعبِّدين أيضاً تبدو قضايا لا أهمية لها، وأشياء خارج إطار ما يجب أن نهتم به من أمر ديننا، إذا كان هناك حالة مثل هذه تحصل عند أي شخص منا فلينظر إلى ما حكاه الله سبحانه وتعالى عن رسوله محمد رسلي ولان عبد رحلي ولان عبد رحلي الله عبد رحلي الله وكُلف بأن يمشي ولو بمفرده في الطريق الشاقة.

الطرق الأخرى قد تكون كثيرة عند الناس، وقد ينطق بعض الناس فيها بإعجاب أيضاً، بإعجاب بأنه قد رسم لنفسه طريق سلام من أحسن الطرق، ما الذي ينتج منها؟ ينتج منها تقصير في القضايا التي هي بالغة الأهمية عند الله، عدم شعور بأهميتها، وقد يرى نفسه في الأخير في وضعية سيئة جداً، بسبب تقصيره، قد يكون قد رسم لنفسه طريقاً ويرى نفسه أيضاً أنه مسلم، وقد يأتي الواقع فيكشف ولو لم يكن إلا يوم القيامة فيرى أنه كان قد كفر فعلاً، أصبحت تلك الطريقة التي رسمها لنفسه إنما هي طريق أبعدته عن الله، طريق جعلته بعيداً عن الجنة، طريق أدت به إلى النار، من هذه الآيات نعرف هذا في قول الله سبحانه وتعالى: ﴿يَا آلِيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا اللّهَ حَقَّ ثَقَاتِه وَلاَ تَمُونُ إِلاَّ وَأَنتُم تُسْلِمُونَ ﴿ رَا عمران ٢٠٠٠).

أمس وصلنا في الكلام حول هذه الآيات إلى قول الله تعالى: ﴿وَمَن يَعْتَصِم بِاللَّهِ فَقَدْ هُدِيَ إِلَى صِرَاطٍ مُستَقِيمٍ ﴾ رآل عمران:١٠١) وتأتي كلمة ﴿يَعْتَصِمِ ﴾ و﴿اعْتَصِمُوا ﴾ في هذه الآيات مرتين بالشكل الذي يوحي أن القضية

خطيرة جداً جداً إلى درجة أنك يجب أن تبحث عمّن تعتصم به، عمّن تلتجئ إليه؛ فيهديك، وينقذك، ويهديك إلى ما فيه خروجك من هذه الأزمة الشديدة، أم أنها لا تعتبر قضية كبيرة إذا كان الإنسان في الواقع قد يصل إلى أن يكون كافراً؟ ﴿إِن تُطِيعُوا فَرِيقًا مِّنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ يَرُدُّوكُم بَعْدَ إِيمَانِكُم كَافِرِينَ ﴿ رَالُ عمران ١٠٠٠ كلمة ﴿ كَافِرِينَ ﴾ هل هي سهلة لدينا وعلى مسامعنا؟ ماذا تعني كافرين في الأخير؟ تعني ماذا؟ تعني أذلاء في الدنيا، مقهورين في الدنيا، تعني في الأخير جهنم، جهنم، هل يمكن أن يكون الإنسان من الكافرين وليس هو من كافري جهنم؟

ليست كلمة عابرة أن يقول: ﴿يَرُدُّوكُم بَعْدَ إِيمَانِكُمْ كَافِرِينَ﴾ ليست كلمة عادية ﴿كَافِرِينَ﴾ يجب أن تَهُز ضمير كل شخص، أن تقشعر منها جلودُنا، أن تملأ قلوبنا خوفاً ورعباً من أنَّ هؤلاء قد يَصِلُون بنا إلى حالة خطيرة جداً هي حالة الكفر، الكافرون أليس مثواهم جهنم؟ جهنم هل هي قضية سهلة لا تمثل أي خطورة، لا تمثل أي شيء يثير الخوف والقلق في نفوسنا؟

﴿يَرُدُّوكُم بَعْدَ إِيمَانِكُمْ كَافِرِينَ﴾ أي فتصبحوا من أهل جهنم، جهنم التي وصفها الله في القرآن الكريم بأوصاف رهيبة جداً ﴿وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ﴾ رابقرة عنه بالنسبة للوقود، طعامها الزقوم، شرابها الحميم ﴿إنَّ الْمُجْرِمِينَ فِي عَذَابِ جَهَنَّمَ خَالِدُونَ \* لاَ يُفَتَّرُ عَنْهُمْ وَهُمْ فِيهِ مُبلسُونَ \* وَمَا ظَلَمْنَاهُمْ وَلَكِنْ كَانُوا هُمُ الطَّالِمِينَ \* وَنَادُوا يَا مَالِكُ لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُّكَ قَالَ إِنَّكُم مَّاكِثُونَ \* لَقَدْ جِئْنَاكُم بِالْحَقِّ وَلَكِنَّ أَكْثَرَكُمْ لِلْحَقِّ كَارِهُونَ ﴾ رايزخرف على معالم الحق المعلى العلى المعلى المعلى العلى المعلى المعلى المعلى العلى المعلى المعلى المعلى العلى المعلى المعلى العلى ال

إذاً فالقضية من أساسها قضية يجب أن تبعث في نفوسنا حالة من الخوف؛ لأنها تحكي أننا في مواجهة مع طائفة تعمل دائماً على تطويعنا للنصبح كافرين ونصبح كافرين ونصبح كافرين. كافرين ونصبح كافرين.

فيجب أن يبحث الناس عمن يعتصمون به، عمَّن يلجؤون إليه، الله يقول: ﴿وَمَنْ يَعْتَصِم بِاللَّهِ فَقَـٰذَ هُـدِيَ إِلَى صَرَاطٍ مُسْتَقَيِمٍ ﴾ رَال عمران ١٠٠٠ ليس هناك أي وسيلة للنجاة سوى الاعتصام بالله.

الاعتصام بالله يُقدَّم في ساحة المسلمين منذ زمن طويل أن معناه (العمل بكتاب الله وسنة رسوله) أليس هكذا يقال؟ وهي آخر ما يمكن أن نتصوّر للمسألة باعتبارها هي هذه، لا يوجد غير هذا، هذه حق، لكن ما معنى ﴿وَمَـنْ يَعْتَصِم بِاللَّه ﴾ بالله؟

وصلنا أمس إلى أن الله سبحانه وتعالى لم يجعل شيئاً بديلاً عنه في علاقتنا به، وحتى القرآن الكريم لـيس بديلاً عن الله إطلاقاً، بل هو من أكثر ما فيه، وأكثر مقاصده، وأكثر ما يدور حوله هو أن يشدّك نحو الله.

الله ليس كأي رئيس دولة، أو رئيس مجلس نواب يعمل كتاب قانون فنحن نتداول هذا الكتـاب ولا نبحـث عمَّـن صدر منه، ولا يهمنا أمره، أليس هذا الذي يحصل بالنسبة لدساتير الدنيا؟ دستور يصدر، أنت تـراه وهـو لـيس فيه ما يشدّك نحو مَن صاغه، وأنت في الوقت نفسه ليس في ذهنك شيء بالنسبة لمن صاغه، ربما قد مات، ربمـا قد نفي، ربما في أي حالة، ربما حتى لو ظلم هو لا يهمك أمره.

لكن القرآن الكريم هو كل ما فيه يشدّك نحو الله، فتعيش حالة العلاقة القوية بالله، الشعور بالحب لله، بالتقديس لله، بالتعظيم لله، بالالتجاء إليه في كل أمورك، في مقام الهداية تحتاج إليه هو، حتى في مجال أن تعرف كتابه ﴿إِن تَتَقُوا اللّهَ يَجْعَل لَكُم فُرْقَانًا ﴾ الانفال ٢٠٠٠ ألم يتحدّث القرآن عن التنوير، والنور، والفرقان، التي يجعلها تأتي منه؟ ليس هناك شيء بديلٌ عن الله إطلاقاً. فأن تأتي للقرآن الكريم هو هو وليس في ذهنك الله سبحانه وتعالى، العلاقة القوية بالله؛ فإن القرآن في الأخير لا تستفيد منه.

ما أكثر ما يُقرأ القرآن في أوساطنًا! ما أكثر ما يسجل القرآن! ما أكثر الدارسين للقرآن خاصة في أوساط السُّنيَّة! أليسوا أكثر منا تلاوة للقرآن؟ أشرطتنا تأتي من عندهم، ومصاحف من عندهم، وكل شيء من عندهم من الطبعات للقرآن الكريم أليس معظمها من هناك؟ إلاّ من بعد ما قامت الجمهورية الإسلامية في إيران وطُبِعَ القرآن طبعات أخرى في إيران وإلا كلها جاءت من عندهم، لكن هذه النظرة القاصرة الـتي تفصل القرآن عـن الله جعلت المسلمين يفصلون أنفسهم عن الله، وعن كتابه فعلاً.

الذين يقولون: "قد معنا كتاب الله وسُنة رسوله"، الشيء نفسه بالنسبة لرسول الله رسلي ولا هجبر رحلي والدين يقولون: "قد معنا كتاب الله وسُنة رسوله"، الشيء نفسه بالنسبة لرسول الله وسرح في ذهنية الأمة عن القرآن، وهو هاد إلى الله، أليس كذلك؟ هادياً إلى الله، فصل عن القرآن، ثم قسموه هو فأخذوا جانباً من حياته، جانباً مما صدر عنه وسموه سُنة، فأصبحت المسألة في الأخير: الله هناك، رسوله هناك، هناك بدائل نزلت: قرآن، وكتب حديث. ولاحظنا كيف أصبح الخطأ رهيباً جداً جداً في أوساطنا؛ لأننا فصلنا كتاب الله عن الله، وفصلنا رسول الله وسلى ولا محبى ولاحظنا كيف أصبح الخطأ رهيباً جداً جداً في أوساطنا؛ لأننا فصلنا كتاب الله عن الله، وفصلنا رسول الله وسلى الله وسوله، في طاعة الله ورسوله، اتباع الله ورسوله، استجابة لله ورسوله) ألم يتكرر كثيراً في القرآن بهذه العبارة: (الله ورسوله) أكثر من كلمة: (كتاب الله، أو كلمة سُنة رسوله) هل ورد شيء عن سُنة رسول الله في القرآن الكريم؟ لا.

المسألة من أساسها يجب أن تترسَّخ في ذهنك العلاقة بالله، العلاقة برسوله رصلي الله وحلي الدي وسلم الثقة بالله، العلاقة برسوله رصلي الله وسلم الثقة برسوله رصلي الله عبد وحلي الدي الثقة برسوله رصلي الله عبد وحلي الدي المسلم الثقة برسوله وسلم الله عبد والله عبد والله عبد والله عبد القرآن وإن أتبع إلا ما يوحى وتعرف مواقفه، وتنظر إليه عرجل قرآني، تنظر إليه عرجل يدور مع القرآن وإن أتبع إلا ما يُوحى إلي الله عنه هكذا؟ والبي المربعة؟ إليك من ربي الله عنه هذه آيات صريحة؟

فصل رسول الله رسل الله وسل الله وسل الله وسلم المسلمة في الأخير مجموعة كتب حديث، تطلع في الأخير أصحابها هم الحاكمون عليها، هم المحتسون لدى الأمة، تصبح هي البديل عن النبي وسلى الله عجب وعلى الدوسل ألم يحصل في هذه الكتب أحاديث نحن نقول وعلماؤنا يقولون: بأنه لا يمكن أن تصدر من رسول الله؟ ما الني حصل؟ أنها جعلت بديلاً عنه، ولم يلحظ جانبه، لم يلحظ مسألة العلاقة به، ولم يلحظ جانب التعرّف عليه هو وسلى الله عجب وحلى الله وسلى الله عظمة، وإجلال، واحترام، وتقدير في نفوسنا، الأمر الني سيصل بنا إلى أن ننزهه من مثل هذا الحديث، أو هذه العقيدة، أو أن يكون هذا صدر منه.

لكن إذا لم تكن لك علاقة قوية برسول الله رصلى الله وعلى الدرم وقالوا: هذا الحديث هو منه، وهذا الرجل الذي دوّن هذه الأحاديث هو هذا، وهو كذا، وهو، وهو... إلى آخره.

هنا ﴿وَمَنْ يَعْتَصِم بِاللّه ﴾ رآل عمران ١٠٠٠) يشعر بأنه لا شيء يُنقِذُه من هذا الوضع السيئ إلا الله فيلتجئ إلى وعندما تلتجئ إلى الله سبحانه وتعالى ليس على أساس أن يقوم هو بالقضية بديلاً عنك، عندما تلتجئ الأمة إلى الله سبحانه وتعالى لا يمكن أن يكون على أساس أن يقوم هو بدلاً عنها، الحالة التي نحن نعبر عنها بالدعاء، السنا نستخدم الدعاء؟ (اللهم أهلكهم، اللهم دمّرهم، اللهم عليك بهم) واتركنا مكاننا، أليست هكذا؟ هكذا واقع صريحاً، ويهتمّون بالقضية فَيَقنتون في ظهر، وعصر، ومغرب، وعشاء، وفجر: (اللهم دمّرهم، اللهم ردّ كيدهم في نحورهم، اللهم..) هذا لا يمثل حالة الالتجاء الصحيح إلى الله، أنت إذا انطلقت هذا المنطلق فأنت في الوقت نفسه تفترض لنفسك حالة هي لم تحصل لسيد المرسليسن (صلى (لأ عليه رعلى إله وملى) لم تحصل لسيد المرسلين. هذه نقطة ثانية.

نعن تحدّثنا سابقاً وقلنا: إن الإنسان يرسم لنفسه طريقة هي لم تتهيأ للنبي نفسه! فنقـرأ عـن حياتـه، ومـا واجه من مصاعب ومشاكل، وكأنه فقط لم يكن ماهرًا مثلنا! لم يكن ذكـيًّا مثلنا يعرف كيف يرسم لنفسـه طريقـاً سهلة إلى الجنة (مَقْرَبَة)(() تُوصِلُك بسرعة إلى الجنة، أما الرسول (صلى الله علب رعلى الله دسلم) فجاء من الطريق البعيدة إلى الجنة، جاء من الطريق التي يراه الكفار، التي عبر منها فاحتاج إلى جهاد وحركة.

نحن نعمل هذا، نلتجئ إلى الله لكن بطريقة غير صحيحة، بنظرة قاصرة، نحن نريد أن يقوم الله هو بالمسألة بدلاً عنا: رقم أنت يا الله، انصر دينك، أمّا نحن فنحن مشغولون، اللهم دمّرهم، اللهم أهلكهم، اللهم دمّر أو عنا: رقم أنت يا الله، انصر دينك، أمّا نحن فنحن مشغولون، اللهم دمّرهم، اللهم أهلكهم، اللهم دمّر إسرائيل) ذاك (شارون) مثل الثور؟ كم تَنْصَبُ مِن المالية عنه الله عنه الله عنه المريشة من الريشة والله عنه الله قد انتهت.

هل أن الله لا يسمع دعاءنا؟ هو يسمع، هو يسمع السِّرَّ والنجوى، ويعلم السِّرَّ والنجوى ﴿وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِّي فَإِنِي قَرِيبُ أُجِيبُ دَعْوَةَ السَّاعُ إِذَا دَعَانِ ﴾ إذا دعاني أجيب، لكن ﴿فَلْيَسْتَجِيبُواْ لِي وَلْيُؤْمِنُواْ بِي لَعَلَهُمْ فَإِنِّي قَرِيبُ أُجِيبُ دَعْوَةَ السَّاعُ إِذَا دَعَانِ ﴾ إذا دعاني أجيب، لكن ﴿فَلْيَسْتَجِيبُواْ لِي وَلْيُؤْمِنُواْ بِي لَعَلّهُمْ فَإِنِي وَلَيُوْمِنُوا بِي لَعَلّهُ ونحن يَرشَدُونَ ﴾ (ابترة دار كيف نعمل، ونحن سنعمل هنا سيستجيب إن استجبنا له، هو يريد أن نعمل، وقال في الجنة: ﴿فَيْعُمْ أَجْرُ الْعَامِلِينَ ﴾ (الزمر: ١٤٠) في الآية التي قرأناها في دروس سابقة: ﴿فَيْعُمْ أَجْرُ الْعَامِلِينَ ﴾.

﴿فَلْيَسْتَجِيبُواْ لِي ﴾ أنا دعوتهم إلى طريق معين، إلى هدي معين ﴿فَلْيَسْتَجِيبُواْ ﴾ هـم وأنا سأستجيب ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ اسْتَجِيبُواْ لِلّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُم لِمَا يُحْيِيكُم ﴾ الانفال:٢٠ أليست هذه آية صريحة ؟ هو دعا فلنستجب له ، فمتى ما دعوناه ونحن قد استجبنا فسيستجيب لنا ، أليس هذا هو المنطق الطبيعي الذي سيقوله أي واحد لشخص آخر ؟ ﴿فَلْيَسْتَجِيبُواْ لِي وَلْيُؤْمِنُواْ بِي لَقَلّهُمْ يَرِشْدُونَ ﴾ ومن رشادهم: عندما يدعون استجيب لهم.

رسول الله رسمي الله مرسمي الله وسل إلى المدينة ـ بنى المسجد، لكن لم يبن المسجد ليجلس في زاوية مسجده، وهو أول ما عمل في المدينة ـ عندما وصل إلى المدينة ـ بنى المسجد، لكن لم يبن المسجد ليجلس في الزاوية، بنى المسجد كقاعدة عسكرية، قاعدة للجهاد، بنى المسجد ليؤاخي ـ داخل هذا المسجد ـ بين أصحابه، بين جموع المهاجرين والأنصار، بنى المسجد ليكون منطلقاً ليوحد الأمة، بنى المسجد لينطلق منه لمقارعة الظلم والطغيان، أم أنه اهتم أن يجلس ويقول لعائشة تكون تخرج له فنجال ألى قهوة، ويجلس في المسجد، ويدعو: (اللهم اهلك قريشاً) فيُمسحون من هناك، اللهم اهلك (قوازن) فيُمسحون، اللهم اهلك (تقيفاً) اللهم دمر الروم، اللهم دمر كسرى، أليس هو سيد الأنبياء والمرسلين ودعوته مهمة؛ ولكن لا، ليست هي المطريقة.

إذاً نحن كلنا بما فينا أولئك الذين يقولون وهم مهتمُّون بالقضية أن يقنُتوا داخل الصلاة، الوهابيون وهولاء السُّنية يقنتون في الظهر والعصر والمغرب والعشاء والفجر كلها (دمِّر أمريكا، دمِّر روسيا، وهم شعَّالين في خدمة أمريكا وإسرائيل من حيث يشعرون أو لا يشعرون).

فليستجيبوا لي أولاً كما قال الله: ﴿فَلْيَسْتَجِيبُوا لِي وَلْيُؤْمِنُوا بِي لَقَلَّهُمْ يَرَشَّدُونَ ﴾ متى ما استجابة صحيحة فالدعاء سيكون له أثره، ومعنى فليستجيبوا لي يعني أنه دعانا إلى شيء، والشيء الذي دعانا إليه ما هو؟ هل شيء نعمله له هو؟ لا. دعانا إلى أعمال، أعمال قلبية، أعمال في واقع الحياة، قيم نتحلّى بها، قضايا نهتم بها، سلوك نسير عليها، سلوك معينة من الأخلاق الحسنة نتحلّى بها، أعمال في واقع الحياة كثيرة جداً نؤديها؛ فتتحقق الاستجابة.

أليست هذه من الحماقة أن يفترض الناس أو تفترض الأمة لنفسها حالة هي لم تحصل للنبي رسلي ولا هجر وهلي ولا ورملي؟ أن نفترض لأنفسنا مقاماً هو لم يحصل للنبي رسلي ولا هجر وهلي ولا ورملي؟ ألم يقل الله سبحانه وتعالى لرسوله رسلي والله هجر وهلي ولا معنى قاتل؟ أليست كلمة صريحة؟ أكثر صراحةً من كلمة (جاهد) التي تفسّر في زماننا بأنه جهاد الكلمة، جهاد القلم، جهاد النفس، نصف أنفسنا بأننا مجاهدون لكن نريد بالقلم لأنه أسهل، أليس هو أسهل؟ القلم يعتبر جهاداً إذا كان هو يُسطّر خطوطاً تؤدي إلى القتال فهو جهاد،

<sup>(</sup>١) مَقْرَبَة: من اللَّهْجَةِ العَامِّيَّةِ: مُخْتَصَرَة.

<sup>(</sup>٢) مِنْ جُو قَدْ هُو: من اللَّهْجَةِ العَامِّيَّةِ، وتعني: لَصَارَ. والمقصود بالعبارة كلها في هذا السياق: لَوْ كَانَ الدُّعَاءُ – وَحْدَهُ – مُجْدِيًا لَوَجَدْنَا تَأْثِيرَهُ.

<sup>(</sup>٣) فِنْجَال: فِنْجَان، من اللَّهْجَةِ العَامِّيَّةِ، والمقصود به: كَوْب.

أما إذا كان يُسطِّر سطوراً تجمِّد الأمة، وتخدع الأمة فيعتبر ماذا؟ يعتبر منافياً للجهاد، يعتبر حرباً على كل ما تعنيه كلمة (جهاد).

الكلمة نفسها إذا لم تأخذ في الحُسبان أن تكون كلمةً تُحَرِّكُ في مشاعر الأمة أن تَصِلَ بنفسها إلى درجة القتال لأعداء الله فهي كلمة خبيثة ﴿اجْتُلُتْ مِن قَوْقِ الأَرْضِ مَا لَهَا مِن قَرَالِ ﴿ابراهيم: ٢٦ لا تَتْرَكُ أي أثر، ليس لها قيمة، إذا كانت الكلمة التي تصدر من قمي، ومن فمك، ومن أقواه الآخرين هي كلمة، هي دعاء لله. ألم يأت في الأحاديث أن الدعاء هو مخ العبادة؟ الدعاء أليس من الكلمات الطيبة؟ إذا كانت هذه الكلمات الطيبة لا تترك أثرها، ولا قيمة لها عند الله، إذا لم تنطلق من حناجر تهيئ نفسها للعمل، فكيف بالكلمات الأخرى هل سيكون لها أثر؟

الدعاء أليس كلاماً طيِّباً؟ (اللهم دمِّر الكافرين، اللهم دمِّر أمريكا وإسرائيل) أليست هذه كلمات جميلة، دعاء الله؟ لكنها أيضاً لا أثر لها عند الله، إذا لم تكن كلماتٍ تنطلق من حناجر هي في ميدان المواجهة كما كان الرسول رسلي الله عبد رحلي لا معرفي لا أشر كان يهيئ، ويَلْبَسُ لامَةَ حَرْبه، ويدعو المسلمين إلى الإنفاق، وإلى الخروج في سبيل الله، ثم يدعو وهو في الطريق، ويدعو وهو في ميدان القتال؛ هنا الدعاء يقبل.

لكن أفواج من العلماء، أفواج من العبّاد في كل مساجد الدنيا: اللهم، اللهم.. وفي يوم الجمعة، من فوق المنبر: (اللهم احفظ قادتنا، اللهم أيّدهم بنصرك، وأصلح بهم الدّين، وارزقهم البطانة الصالحة) وأشياء من هذه، أليس هذا تناقضاً في المواقف؟ تناقضاً، عملاً نعمل ضد الله، ودعاء ومجرد كلام ننطلق به مع الله، كلام مجرد كلام مع الله، وعمل وخدمة مع أعداء الله، من يكون واقعه على هذا النحو يصبح واقعاً سيئاً، حتى علماء على هذا النحو، التعامل مع الله مجرد كلام، والتعامل مع أعداء الله عمل وبإخلاص.

إذاً فلماذا لم يعتصم رسول الله رسمي ولا على دوهي ولا رسمي بالله على هذا النحو الذي نزلت عليه هذه الآية: ﴿وَمَن يَعْتَصِم بِاللّه ﴾ فيقول: (والله هذا صدق، اعملوا لي مكاناً في زاوية المسجد، ولا يدخل أحد علي إلا إذا جاء واحد معه سؤال، وأخرجوا لي زادي إلى هنا، وأنا سأدعو من هنا من زاوية المسجد). لا. كان هو رسمي ولا على دوهي ولا رسمي حتى لا يحاول أن يتعبّد كل عبادته في المسجد بل هو في بيته؛ ليوحي للأمة أن المساجد لها أهميتها، لها قيمتها، لكن لا يجوز أن تتحوّل إلى دار عَجَزَة، لا يجوز أن تتحوّل إلى دار عَجَزَة، لا يجوز أن تتحوّل إلى رمّكاسِل، مَكسَلة) (الله عبور أن تتحوّل إلى منابر تجمّد المسلمين، فكان مسجدُه أشبه شيءٍ بثكنةٍ عسكرية، قاعدة عسكرية، كان منبره صوتاً يهز الكفر، يهز الطغيان، يهز الظلم، هكذا فهم هو الاعتصام بالله سبحانه وتعالى.

لكن نحن الأذكياء، وعلى طول وعرض الساحة الإسلامية. لا. نرجع إلى الدعاء، يخرج (المطوّع) في السيارة الفخمة إلى المسجد الحرام، والجنود من يمينه وشماله ويدعو أو في أي بلد من البلدان يكون هذا النمط تشاهده ـ ثم يعود في السيارة الفخمة إلى الشقة، والعمارة الفخمة المكيّفة المجهّز فيها كل وسائل الراحة، وانتهت المهمّة، دَعَونا الله فلينطلق هو، كما قال بنو إسرائيل: ﴿فَاذْهَبْ أَنْتُ وَرَبُّكَ فَقَاتِلاً إِنّا هَاهُنَا قَاعِدُونَ ﴾ الله حكى هذا عن بني إسرائيل في مقام السخرية من أمة يصدر منها كلامٌ مثل هذا ﴿قَانُواْ يَا مُوسَى إِنّا لَن تُدخلها أَبَدًا مّا دَامُواْ فِيها ﴾ (المندنع: عنه المناه الم

﴿ وَمَنْ يَعْتَصِم بِاللّهِ ﴾ رَال عَمرانَ ١٠٠٠) اعتصاماً حقيقياً، أي يهتدي بهديه، يرجع إليه، يثق به ليرشده كيف يعمل، يرشده كيف يعمل فهو سيقف يرشده كيف يعمل، وليس كيف يقوم بدلاً عنه، ومتى ما انطلقتَ على ما أرشدك إليه كيف تعمل فهو سيقف معك. ما هو الاعتصام بالله؟ قالوا: (العمل بكتاب الله، وسُنة رسوله، لو أن المسلمين مشوا على كتاب الله، وسُنة رسول الله لكان كذا وكذا). لكن ما حال بينهم وبين أن يعملوا بكتاب الله، وسُنة رسوله (صلى الله عبد رحلي الله عبد رسوله هو أنهم فصلوا أنفسهم عن الله، عن العلاقة به، عن العلاقة به، وعن رسوله على هذا النحو أيضاً. فيجب أنْ تترسَّخ في أذهاننا هذه القضية، ولنرجع إلى القرآن الكريم نجد بأن من أهم ما على هذا النحو أيضاً.

<sup>(</sup>١) مَكَاسِل: مفردها مَكْسَلة، والمقصود بها: مَصْادِر لِلْكَسَل وَالجُمُود.

﴿وَمَنْ يَعْتَصِم بِاللَّهِ ﴾ على هذا النحو ﴿فَقَدْ هُدِيَ إِلَى صِرَاطٍ أُسْتَقِيمٍ ﴾ رآل عمران:١٠١) تلاحظ أن المسألة هي أنـك تعتصم بالله ليهديك أنت إلى شيء؛ ولهذا قال: ﴿فَقَدْ هُدِيَ ﴾ أيْ أنَّ اعتصامي بالله هو على النحـو الـذي أريـد منه أن يهديني إلى كيف أعمل.

الانسان الذي لا يتحرك، الذي لا يعمل هل يحتاج إلى هداية؟ أنت لا تحتاج إلى أن تسير إلى القرية الفلانية هل أنت في هذه الحالة تحتاج إلى من يهديك إليها؟ لا. أنت عندما تتحرّك، وتريد أن تسافر إلى بلد معين، وأنت في الطريق تحتاج إلى من يهديك، وتبحث عمّن يهديك، فقوله: ﴿فَقَدْ هُدِيَ ﴾ فعلاً يفيد بأنه قد اهتدى وعبارة ﴿هُدِي ﴾ أي أن هذا طرف اعتصم بالله مِن منطلق أنه ينطلق في ميدان العمل، فهو يحتاج إلى أن يهديه الله إلى كيف يعمل عملاً، كيف يتحرك.

﴿فَقَدْ هُدِيَ إِلَى صِرَاطٍ مُستَقِيمٍ ﴿ طَرِيقَ واضحة ، طريقَ تؤدي إلى النجاة ، تؤدي إلى الفوز ، تؤدي إلى الغلبة ، تؤدي إلى العزة ، تؤدي إلى الرفعة والمكانة ، تؤدي إلى الفلاح ﴿صِرَاطٍ مُستَقِيمٍ ﴾ قَيِّمٍ ليس فيه عِوَج ، ليس فيه رمطبّات ) قد تقفز من فوقه فيحطم نفسك ويوقعك في الضلال .

طريق لا تضل وأنت تسير عليه، طريق لا تخزى وأنّت تسير عليه، طريق لا تُقهَر ولا تذل وأنت تسير عليه، وهو في الوقت نفسه مستقيم، قيِّم، ذو قيمة، يجعلك أنت تستغني عن أيّ طرق أخرى متى ما سرت عليه، لا تحتاج إلى الالتجاء إلى أيّ طرفٍ آخر متى ما سرت عليه، يستطيع أن يقف بك على قدميك، يستطيع أن يقف بالأمة السائرة عليه على قدميها، مستغنية عن أيّ قوى أخرى، مستغنية عن أيّ طرق أخرى، مستغنية عن أيّ خبرات لتهديها نحو الطرق التى توصلها إلى الفلاح والفوز والنجاة.

عندما كانت البلاد العربية مستعمرة من قبل البريط انيين، والفرنسيين، والإيط اليين، وغيرهم كيف كان يحصل؟ كان معظم ما يحصل عندما كانت النظرة كلها منعدمة نحو الثقة بالله سبحانه وتعالى، الثقة بالله منعدمة في نفوس المسلمين ـ كان من يريد أن يتحرَّر من هذا البلد يلجأ إلى هذا، يتحرَّر من بريطانيا يلجأ إلى روسيا، يتحرَّر من ورسيا يلجأ إلى بريطانيا، يتحرَّر من إيطاليا يلجأ إلى فرنسا، من فرنسا يلجأ إلى إيطاليا وهكذا. ما هي النتيجة في الأخبر؟ أليست سواء؟ تخرُج من تحت بريطانيا تدخل تحت روسيا، كله واحد.

الله سبحانة وتعالى أراد أن يعلمنا بأن دينه يستطيع أن يجعلنا أمة مستقلة، تقف على قدميها، عزيزة، رافعة رأسها، تقهر الأمم الأخرى، ما الذي يحصل الآن؟ أليس كل العرب يتجهون إلى أمريكا لتنقذهم من إسرائيل؟ ولو أن أمريكا هي المحتلة وإسرائيل هناك لَلجَؤُوا إلى إسرائيل لتنقذهم من أمريكا، يَنْجَؤُون إلى أمريكا وروسيا راعيتا السلام أن تنقذهم من إسرائيل.

وكان أبرز مثال على هذا ما عمله هو في ترتيبات (غزوة تبوك) لأنه (سلى الله عليه رحلي الله وسلى كان رجلاً قرآنياً يتحرَّك بحركة القرآن، ويعرف ماذا يريد القرآن أن يصل بالأمة إليه في مناهجه التربوية وهو يربي نفوسهم كيف تكون كبيرة، كيف تكون معتزة بما بين يديها من هذا الدِّين العظيم فلا تحتاج إلى أي قوى أخرى.

حتى نحن على مستوانا في أعمالنا لدينا مثلاً مراكز صيفية، نقول: (لننظر إلى المؤتمر إذاً كان سيساعدنا، أو ننظر إلى ذلك الطرف إذا كان سيعيننا أو ننظر إلى هذا أو ذاك، تصبح حالة سائدة للدينا حتى كمواطنين من

عند الكبار كمسؤولين وحكّام، ثم إلى عند المواطنين حتى إلى عند الـدعاة في سبيل الله، الـذين هـم دعـاة في سبيل الله الله، الـذين هـم دعـاة في سبيل الله يجب أن يفهموا أولاً ما يدعوهم إليه الله، في كيف يكونون معتمدين على أنفسهم؛ حتى لا يقمـوا في أحضان هذا الطرف أو أحضان هذا الطرف فتصبح في الأخير تخدم هذا أو تخدم هذا، ولم تخـدم دينـك بشـيء، الأمر الذي يؤدي بالأمة إلى أن تضحى بدينها.

وهكذا تأتى آيات كثيرة تتحدث عن صراط الله بأنه صراط مستقيم فيما تعنيه الكلمة من أنه قيم وفيما تعنيه الكلمة من أنه يقفوا على تعنيه الكلمة من أنه يستطيع أن يجعل السائرين عليه قادرين على أن يستقلوا بأنفسهم، وأن يقفوا على أقدامهم، فلا يعتمدوا على هذا ولا على هذا ﴿دِينًا قِيَمًا ﴾ الانعام: ١٦١) ﴿الْحَمْدُ لِلّهِ الّذِي أَنزَلَ عَلَى عَبْدِهِ الْكِتَابَ وَلَمْ يَجْعَل لّهُ عَوْجًا \* قَيِّمًا ﴾ والكف: ١٦١).

نعود إلى أصل الموضوع، ولأن الآيات من أولها ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ﴾ بل الآيات الـتي تسبقها في أهل الكتاب توحي بأن القضية بالغة الخطورة وأن القضية مهمة جداً جداً عند الله سبحانه وتعالى؛ فيقول للناس ويـذكرهم بإيمانهم ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا النَّقُوا اللَّهَ حَقَّ ثُقَاتِهِ وَلاَ تَمُوثَنَّ إِلاّ وَأَنتُم مُسلمُونَ ﴾ را عمران ١٠٢٠ القضية مهمة جداً يجب أن تخافوا من الله من أن يحصل من جانبكم تقصير فيها، أن يحصل من جانبكم أيّ إهمال، أيّ تقصير أيّ تفريط، القضية مهمة جداً جداً ، هو يقول لنا هكذا، يـذكرنا بأن تتقيه فالقضية لديه مهمة، وبالغة الخطورة، وبقدر ما تكون مهمّة لديه، وبالغة الخطورة أي أنَّ عقابَه سيكون شديداً جداً على مَن فرَّط وقصَّر فيها، فيجب أن تتقيه أبلغ درجات التقوى ﴿النَّقُوا اللَّهَ حَقَّ ثُقَاتِهِ ﴾ أقصى ما يمكن؛ فالقضية خطيرة جداً، ومهمّة جداً لديه، وبالغيرة جداً، ومهمّة

وهكذا تأتي عبارة: ﴿اللَّهُ ﴾ في القرآن الكريم في مقامات كثيرة، في مقدّمة كل قضية مهمّة ليوحي للناس بأن المسألة مهمّة لديه، فلينطلقوا مِن منطلق الحذر من الله مِن أن يُقصّروا في هذه القضية؛ لأنه سيضربهم هو، سيكون عقابه شديداً عليهم، سيكون عقابه شديداً عليهم، كما في قوله تعالى: ﴿فَالثّقُوا اللّهُ وَأَصَلِحُوا ذَاتَ بِينِكُم ﴾ الأنفال: ( وهكذا تأتي في القرآن الكريم مُكرَّرة في معظم المقامات المهمة، لينطلق الناس من منطلق أن هذه قضية مهمة لدى الله سبحانه وتعالى، وهي في واقعها بالغة الخطورة فأيّ تقصير مِن جانبنا نحوها سيجعلنا عُرضة لسخط الله ونعوذ بالله من سخطه.

فقوله: ﴿اللَّهُ حَقَّ ثُقَاتِهِ﴾ أنتم في مواجهةٍ مع طرفٍ يمكن أن يصل بكم إلى أن تكونوا كافرين، أنا لا أريد أن تكونوا كافرين، أن تكونوا كافرين، أن تكونوا كافرين، أن تضيعوا من أهل جهنم، أن تتحوَّلوا إلى أطراف تهملون فتصبحون فعلاً في واقعكم كافرين، أي أن تضيِّعوا الرسالة التي حُمِّلْتُمُوها من جانب الله سبحانه وتعالى، أليس هذا الذي حصل بالنسبة للعرب؟ العرب ألم يُذِلوا الإسلام بذلتهم؟ ألم يقهروا الإسلام بقهرهم؟ ألم يُضيِّعوا كتاب الله بضياعهم؟ لأنهم فرَّطوا في الرسالة، إذاً فكانت القضية فعلاً بالغة الخطورة.

وتقوى الله سبحانه وتعالى معناها الحذر منه، تكون دائماً تعيش حالة الحذر من جانبه فيما إذا حصل منك تقصير فيما يوجِّهُك إليه، وفيما يأمرك به وينهاك عنه، ليست سواء، القضايا ليست سواء أن تشرب (كوب شاي) على واحد آخر، أليس هذا حراماً؟ لكن لا يقال لك في هذا المقام: اتق الله حق تقاته، حرام واتق الله لا تأخذ هذا.

لكن مقامات مهمة جداً، مقامات مهمة جداً، أيّ تفريط من جانبك فيها هي قضايا عند الله بالغة الخطورة يعلم سُوء آثارها على دينه، وعلى عباده، وأنت وهذا وذاك أنتم يا هؤلاء هذه الأمة بكلها هي المعنيَّـة بـأن تكـون هـي الطرف الذي يَدْرَأ هذا الخطر، ويدفع هذا الفساد، ويُعْلِي هذه الكلمة، أليس هذا هو الطرف المسؤول؟

إذاً فانطلقوا من منطلق الحذر لأن مسؤوليتكم كبيرة، وأن القضية خطيرة يجب أن تتقوا الله أبلغ درجات التقوى، أي أنْ تخافوه وتحذروه، هو لن يسمح إطلاقاً.

وهذا فعلاً شواهده قائمة، شواهده قائمة أنّه غضب غضباً شديداً على الأمة أن جعلها تحت أقدام مَن قد ضَـرَبَ عليهم الذلة والمسكنة، وجعلها أمة تائهة، تمتلك الأموال الكثيرة، تمتلك الخيرات الكثيرة ومع ذلك لا تزال أمة جاهلة، لا تزال تبعث مِنْحاً دراسية إلى الخارج، مِنْحاً دراسية، مِنْحاً دراسية، وخبراء آتين مِن هناك، وأناساً رايحين ليدرسوا هناك، الخبراءُ يعودون ولم ينفعوا بشيء، والطلابُ يعودون إلى هنا ولا يعملون شيئاً، بل يعودون حرباً لأمتهم الكثير منهم؛ حالة من الضياع، حالة توحي بأن الأمة تواجه ضربة قاضية من الله سبحانه وتعالى، غضبة شديدة من جانبه.

لأن الله سبحانه وتعالى هو رحمن، هو رحيم يهمه أمرنا، لا يريد أن نظلم، لا يريد أن نكون كافرين فنستحق جهنم، هو عندما وعد بجهنم للمجرمين لم يقل: تلك جهنم فأي مجرم أو واحد يريد أن يضل فمصيره جهنم، لا يهمه أمره، هو يهدي الناس، ويرشدهم إلى كيف يُبعدهم عن مقتضى سخطه وعقابه، كيف يبعدهم عن طريق جهنم، عن الوقوع في جهنم، هو رحيم بالناس، هو رحيم بعباده.

دينه هذا ـ الذي لا يساوي عند الكثير منا "الـدخان الـذي نشـرُبه يوميـاً" لا يسـاوي الاهتمـامُ بـه الاهتمـامَ بالدخان الذي يتحوَّل من نقودٍ إلى دخان في الهواء ـ أمرُه عظيمٌ عند الله، هو يعلـم أنـه نعمـة عظيمـة لعبـاده، يعلم أنه متى ما ضاع في وسطهم فسيضيعون هم، ويهلكون هم، متى ما ضاعوا هم، متى ما هلكـوا سيضـيعون هـداه لعباده للبشر كلهم.

كم صعدت أصوات تقول: (يجب أن نلحق بركاب الغرب) من قبل مائة سنة بدأت من مصر، ومن بلدان أخرى (يجب أن تتثقف بثقافة الغرب، يجب أن نلحق بركاب الغرب، يجب أن نعمل على كيف تتطوَّر مع الغرب) طيَّب، نساء العرب (تَخَلَّعن) وأصبحنَ يُقلدن الغرب تماماً، هل تطوروا؟ هل وصلوا إلى ما وصل إليه الغربيون؟ لا. لا؛ لأنهم يتصوَّرون أن المسألة هي أن بإمكاننا أن نصل إلى ما وصل إليه الآخرون، ونحن العرب، نحن العرب مَن لدينا مسؤولية مهمة كان بالإمكان أن تجعلنا ـ لو نهضنا بها ـ فوق أولئك الآخرين ويكونوا هم مَن يفكّرون في اللحاق بركابنا، فالمسألة لا تتأتى، لن تحصل.

فما زال المصريون الذين انفتحوا على دول الغرب قبل أن ينفتح الصين عليها، وبعثوا بطلاب إلى الغرب قبل أن يبعث الصينيون بطلاب إليها، أصبحت الصين دولة عظمى صناعية، والمصريون ما زالوا شغالين في التمثيل، قطاع التمثيل كلام، ما زالوا يبعثون بطلاب إلى الغرب، طلاب على طول منح دراسية؛ يرجع وقد صار فرنسيًّا بتفكيره بكله، يكون حرباً لأمته، لدرجة أن الذين يُرسَلون ويَعُودون يتحوَّلون إلى ساخرين من أمتهم.

أي أن الوضعية التي يعيش فيها العرب هي وضعية سخط، الوضعية التي يعيش فيها المسلمون وضعية سخط من الله، لماذا؟ لأنهم أضاعوا دينه الذي فيه ذكرهم، وفيه شرفهم، وفيه عزتهم، فلا يمكن أن يتحقق لهم شيء إلا بعد أن يعودوا هم، ومتى ما عادوا سيصبحون هم سادة الدنيا، سيصبحون هم من يُفكّر الآخرون باللحاق بهم، بالاهتداء بهم، بالتقليد لهم، بالتقف بثقافتهم، بالتحلى بأخلاقهم؛ فيعم الهدى الدنيا كلها.

﴿التَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ ﴾ لاحظ ﴿وَلاَ تَمُوثُنَّ إِلاَّ وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴾ لو نأتي إلى النظر إلى الآية من منظار آخر أن يأمرَك بأن تكون على أعلى درجات التقوى، ثم يقول لك: انتبه لا تَمُتْ وأنت كافر، أليست هذه حالة من التباين في التعبير ولهذا يأتي بعض التباين في التعبير ولهذا يأتي بعض المفسِّرين فيقولون: معناها ولا تموتن إلا وأنتم مستسلمون لله، خالصون لله، من أجل أن يجعلوا كلمة: ﴿مُسْلَمُونَ ﴾ تنسجم مع كلمة ﴿النَّقُوا اللَّهَ حَقَّ ثَقَاتِه ﴾.

المسألة هي على وضوحها، أنتم في مواجهة فريق من أهل الكتاب، بل أنتم الآن في مواجهة أمم من أهل الكتاب تعمل على أن تردَّكم بعد إيمانكم كافرين، أليس هذا شيئاً؟ هناك طرف يعمل على أن يصل بنا إلى درجة الكفر، إلى أن نكفر، وطرف خطير سيعرف كيف يصل بنا إلى أن نكفر، ونحن نشكره على ما عمل معنا إلى كيف نكفر ونحن نتقف أنفسنا بثقافته ونعتبرها هي التحضر والتقدم والتطور، وهي تعني العقل، والسمو الروحي والبشري، والارتقاء الإنساني! أليس هذا الذي يحصل الآن في بلاد المسلمين؟ نكفر طواعية؛ ولهذا قال: ﴿إن تُطِيعُوا قَرِيقًا مِّنَ اللَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ يَردُّوكُم بَعد إيمانِكُم كَافِرينَ والنصارى كفراً في قوله: ﴿وَمَن يَتَوَلَّهُم مِّنكُم فَإِنّهُ مِنهُم ﴿الله اليهود والنصارى عند الله كافرين، أو في اليهود والنصارى عند الله كافرين، أو فقط أنهم لم يتقوا الله حق تقاته؟ بل كافرين.

فمعنى هذا أنتم في مواجهة قضية خطيرة جداً عليكم هي بالغة الخطورة عند الله، وبالغة الأهمية عند الله، يجب أن تتقوا الله أولاً حق تقاته تحذروه هو أقصى درجات الحذر من أن تقصروا فيها. لماذا؟ القضية خطيرة، ثم لتفهموا بأن تحرصوا وتنتبهوا، قد تموتون غير مسلمين هذا الإسلام السطحي، ليس فقط غير مستسلمين الذي هو أعمق درجات الإسلام، وأرقى درجات الإيمان، التسليم المطلق لله سبحانه وتعالى.

تصبحون غير مسلمين بهذا المعنى الذي يُكتب في جوازاتكم، أو يتردد على ألسنكم، تصبح كافراً بمعنى الكلمة ولهذا قال: ﴿وَلاَ تَمُوثُنَّ إِلاَّ وَأَنتُم مُسلمُونَ ﴾ رآل عمران:١٠٠ أي تنبّهوا أنتم في مواجهة قضية خطيرة قد يموت الواحد منكم وهو كافر؛ فكونوا متيقظين، حريصين على أن تنتبهوا لأنفسكم، حتى لا يحصل الموت إلا وأنت مسلم، أي لا يحصل الموت وأنت كافر، أي أن هناك من سيأتي ليطبعك بالكفر فتعيش كافراً وتموت كافراً، والأمة معرَّضة إلى هذه الحالة، وما أكثر ـ ربما في علم الله ـ من يكون قد وقع في هذه الحالة: في حالة الكفر!

وما هو الكفر؟ هل متى ما أصبح الإنسان كافراً فستخرج له قرونٌ في رأسه فنعرف بأنه كافر، أو يصبح ـ مثلاً ـ لونه متغيرًا إلى لون أزرق فنعرف بأنه كافر؟ الكفر والإيمان في النفوس، في القلوب، في الأعمال، تتحوّل كافراً وأنت أنت لا ترى بأنك تغيّرتَ شيئاً، أنت فلان بن فلان صاحب ذلك البيت، وصاحب تلك الأموال، والذي يـذهب إلى ذلك السوق، والذي يدخل المسجد ليصلى، لكن تصبح كافراً فعلاً.

ولهذا تأتي العبارة: ﴿وَلاَ تَمُوثُنَّ﴾ ﴿وَلاَ تَمُوثُنَّ إِلا وَأَنتُم مُسَلِمُونَ﴾ أي أن القضية بالغة الخطورة على طرف مُعيَّن بالذات أكثر من غيره، هو مَن يَمْسَح مِن ذهنه روحَ الجهاد، فليس مستعداً أن يقاتل أهل الكتاب، ليس مستعداً أن يقاتل أعداء الله، هو يريد أن يجلس على حاله لا يمسُّه شيءٌ؛ لكي يموت على فراشه، أي هو يريد أن يموت.

لكنه يقول لك: أنت بهذه الروحية تواجه خطورة بالغة يُحتمَل أن تموت كافراً، لكن وأنت تنطلق في ميدان القتال لأعداء الله أنت أبعد ما تكون عن الخطورة؛ ولهذا لم يقل: (ولا تقتلوا إلا وأنتم مسلمون) هل جاءت عبارة (ولا تقتلوا)؟ القتل غير الموت، ليقول لأولئك الذين يرسمون لأنفسهم طريقاً يتهرَّبون به عن ميدان المواجهة مع أعداء الله، مع هذا الفريق الذي يسعى إلى أن يراك تموت فوق فراشك وأنت كافر، من يتهرَّب عن ميدان المواجهة هو هو من يتعرَّض لخطورة الموت كافراً وبسهولة.

وأنتم عندما تتأملون فعلاً كيف ستنطلق أصواتٌ من حناجر مسلمة، بعضهم هو الذي يؤذن للصلاة، أو هـو الـذي يصلي بالناس، أو هو الذي يظهر أمام الناس بمظهر أنه متدين، قد يصدر من حنجرته كلام يهيئ الناس إلى أن يكونوا كافرين، قد يكون هو من حيث لا يشعر كافراً؛ ولهذا جاءت الآية تحذر من قضية بالغة الخطورة أنه أنت التبه لنفسك قد يأتيك الموت وأنت غير مسلم.

هذا هو مسار الآیات، مسار الآیات حول قوله: ﴿ يَرُدُوكُم بَعْدَ إِیمَائِكُمْ كَافِرِینَ ﴾ رآل عمران ١٠٠٠) ﴿ لاَ تَمُوثُنَّ إِلاَّ وَأَنتُم تُسْلِمُونَ ﴾ رآل عمران ١٠٠٠) ما معنى هذا؟ قضية مترابطة، انتبهوا هم ناس يسعون بكل جد واجتهاد، ولديهم خبث شديد، وإمكانيات هائلة؛ ليردوكم كافرين، انتبهوا لا تموتوا إلاّ وأنتم مسلمون، لا يأتيكم الموت إلا وأنتم مسلمون، متى ما حصل لديك هذا الشعور فأنت ستنطلق إلى ميدان المواجهة، ستنطلق إلى ميدان القتال، فإمّا أن تموت فيما بعد وأنت مؤمن.

أنت تعرف عدولً وماذا يعمل، أنت تعرف عدولً ماذا يريد منك، يريد أن يلغي روح الجهاد من داخلك، يريد أن يمسح روح الجهاد من أوساط أمتك، وهذا الذي حصل بالنسبة لليهود، ألم تحصل من جانبهم أن ألغيت كلمة (الجهاد) في مواثيق (منظمة المؤتمر الإسلامي)؟ أي مجموعة الدول الإسلامية التي وصلت إلى قرار عدم التحدث عن الجهاد واستخدام كلمة (جهاد) قالوا: نظهر مسالمين للغرب، ونكشف أنفسنا أننا أمة يمكن أن تعيش مع الأمم الأخرى في سلم، واحترام متبادل.

أَلْغَيْتَ كَلَّمَةَ (الجَّهَاد) فَحُلَّ مُحلَّهَا (مناضل، مقاوم، حركة مقاومة، مناضلين، انتفاضة) ومن هـذا النـوع، ألم تغـب كلمة (الجهاد) من أوساط المسلمين؟ على يد من غابت؟ على يد اليهود هم الذين يفهمون كيف تــترك المصطلحات القرآنية أثرها في النفوس فيعملون على إلغائها، يعملون على نسفها من التداول في أوساط المسلمين. ثم تتطور المسألة لديهم أن يصبح المجاهد إرهابيًّا، أن يصبح إرهابيًّا ثم يكون جهة تقلق حتى المسلمين أي ينظر إليه نظرة قلق، وأنه شاذ في هذه الأمة، حالة شذوذ قد حصلت لديه، فهو إرهابي يجب أن يُزال، يجب أن يُسلّم لأمريكا، هكذا تلغى كلمة (جهاد) ثم يريدون أن تُنسَف روح الجهاد، ثم ليغيب المجاهدون عن المجتمع تحت عنوان أنه إرهابي فمتى ما قالوا: هذا إرهابي خذوه، أليس هذا يعني نسفاً للجهاد والمجاهدين؟ للجهاد من داخل ثقافة الأمة وفكرها، وللمجاهدين من وسط الأمة وصفوفها.

حالة رهيبة جداً، حالة خطيرة جداً، فلنفهم بأن التقصير فيها ليس طبيعيًّا، التقصير في النظر إليها، التقصير في الاهتمام بها، ولا يتصور أحد بأنه ليس في استطاعته أن يكون فاعلاً في ميدان مواجهة هذا الفريـق مـن أهـل الكتاب وأوليائهم، كل مسلم يستطيع أن يعمل، وكل مسلم يكون لعمله أثر.

الحالة التي تأتي تترسَّخ عند الناس أنه (ماذا سنفعل بهم؟ ماذا نستطيع أن نعمل بهم؟) ألسنا نقول هكذا؟ الله يعلم أن كتابه هذا سيسير في أمة وسيلاقي صفوفاً من هذا النوع، لكنه يعلم بأن باستطاعة عباده المؤمنين أن يعملوا الشيء الكثير الذي يؤهلهم إلى درجة أن يقهروا أعداءَه، ألم يضرب شواهد في واقع الحياة؟ ألم تكن يعملوا الشيء الكثير الذي يؤهلهم إلى درجة أن يقهروا أعداءَه، ألم يضرب شواهد في واقع الحياة؟ ألم تكن إيران كمثل للدول الإسلامية؟ ألم يكن حزب الله كمثل لكل الطوائف، ولكل المجتمعات؟

حزب، ألم يقهر أمريكا وإسرائيل؟ أخرج أمريكا من لبنان، ضرب بارجاتها وجعلها تنسحب ذليلة ببارجاتها التي كانت تضرب بقذائف كبيرة جداً، أخرجهم من لبنان، ثم أخرج إسرائيل من لبنان، ويضربهم بمختلف الأسلحة التي يمتلكها، فقهر أمريكا وإسرائيل، حزب واحد.

اليهود يعرفون بأنك أنّ الذي تفكّر بأنك لا تستطيع أن تعمل شيئاً ضدهم أنه متى ما أفسدوا أسرتك، أولادك الصغار. أليس أولادك الصغار من أضعف من تتصوّر بأنه ممكن أن يعملوا شيئاً ضد إسرائيل؟ أليس هذا مما يتبادر إلى أذهاننا؟ لكن هم يعرفون بأن إفسادهم شيء مهم بالنسبة لهم، وبالنسبة للحفاظ على مصالحهم، وإلى الاستمرار في عملهم في تحويل الأمة إلى أمة كافرة، هم عندما يحرصون على إفساد أسرتك، أليس ذلك يعني أنهم يعرفون أن إفساد أسرتك هو في صالحهم؟ أليس كذلك؟ فهم عندما يعملون على أن تنزل (الدشات) هذه بأسعار رخيصة من أجل كل أسرة يمكن أن تأخذ لها (دُش) فتفسد المرأة: زوجتك، وبناتك، وأخواتك، وأولادك، وكل أقاربك. هم ساهموا معك في قيمة (الدش) حقك فعلاً ساهموا بما تعنيه الكلمة. الدش قيمته حقيقة قد تكون مائة ألف مثلاً تأخذه بعشرين ألفاً، من الذي دفع الباقي؟ الصهيونية هي الـتي دفعت البـاقي نقداً \_ فعلاً \_ إلى الشركات المنعة.

الدش الذي فوق سطح منزلي أو منزلك اشتريته أنا ومن؟ أنا وإسرائيل حقيقة بما تعنيه الكلمة، شراه لي الإسرائيليون، ودفعوا مبلغاً أكثر مما دفعت؛ لأنهم يفهمون أن هذه الأسرة متى ما فسدت سيصبح فسادها في صالحهم. لأن المسألة وصلت إلى صراع، صراع شامل وليس صراعاً في جانب واحد، صراع إعلامي، فكري، ثقافي، سياسي، أم أنهم يرتاحون جداً لنا، ويريدون أن نعيش حياة مرفهة، ونرتاح جداً فنتفرج على العالم من خلال ما تبثه القنوات الفضائية في مختلف بلدان الدنيا، يريدون فقط أن يقدموا لنا خدمة؟ ما عندنا مثل معروف يقول: (ما قد نصح يهودي مسلم)؟

هذا قد حصل لآبائنا وأجدادنا، قد جرَّبوا العيش مع اليهود، وعرفوا اليهود، وأنه (ما قد نصح يهودي مسلم) فاليهودي هو الذي دفع ثلاثة أرباع قيمة الدش الذي فوق منزلك؛ لأنه عارف أن ابنك عندما يفسد، وابن هذا عندما يفسد أن المجتمع مكون من لبنات هي الأسر، ومتى ما فسدت هذه الأسرة وهذه، وهذه، وهذه، يعني فسد المجتمع، ومتى ما فسد المجتمع أصبح لا يشكّل أي خطورة عليهم، وأصبح ميداناً يمشي عليه كل ما يريدون أن يعمموه عليه.

هذا جانب مما تعنيه آية: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا النَّهُ مَنَّ تُقَاتِهِ ﴾ رَآل عمران:١٠٢) وهي من منظار آخر بعد أن قال الله سبحانه وتعالى: ﴿وَمَن يَعْتَصِم بِاللَّهِ فَقَدْ هُدِيَ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيعٍ ﴾ رَآل عمران:١٠١) يقدّم هـ و الهدايـة فهكذا كونوا، هكذا كونوا،

تلحظ في الموضوع جانب المبادرة من قبل الله سبحانه وتعالى أنه لا يتركك حتى تقول: ها نحـن اعتصـمنا بـك، ثم يبحث للهدى إذا عاد معه باقي هدى في (المخزن) هذا أو ذاك، ثم يقول: خذ هذا. لا. يهـديك، يهـديك مـن قبل أن تفكّر في الاعتصام به، وقد قدّم الهدى بين يديك ليقول للناس، ليقول للأمة، ليقول لكل من يهمُّهم أمرُ الدّين وإن كان مجتمعاً صغيراً: ﴿التّقوا اللّه حَقّ ثقاتِه ﴾ تحلّوا بالتقوى، كونوا متقين لله فيما تعنيه كلمة التقوى من مشاعر الحذر من التقصير فيما أمرنا الله أن نهتم به، فيما يأمرنا الله أن نعمل من أجله، التقوى فيما تعنيه الابتعاد عما يوقعنا في سخطه وعقابه.

ويأتي القرآن الكريم يتحدّث عن المتقين، وما وعد الله المتقين به من النعيم العظيم، من الرضوان، ومن المكانة لديه، من القرب لديه، ومن النعيم العظيم الجنة ﴿إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي ظَلالٍ وَعُيُونٍ ﴾ (الرسلات:١١) ﴿إِنَّ لِلْمُتَّقِينَ مَفَازًا \* حَدَائِقَ وَأَعْنَابًا \* وَكَوَاعِبَ أَتْرَابًا \* وَكَأْسًا دِهَاقًا \* لا يَسْمَعُونَ فِيهَا لَغُوّا وَلا كِدَّابًا \* جَرَّاءً مِّن رَبِّكَ عَطَاءً حِسَابًا ﴾ (النبات: ٢١) ﴿وَسَارِعُوا إِلَى مَغْفِرَةٍ مِّن رَبِّكُم وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا السَّمَوَاتُ وَالأَرْضُ أُعِدَّتُ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ (المدرن: ٢٢١) ﴿وَسَارِعُوا إِلَى مَغْفِرَةٍ مِّن رَبِّكُم وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا السَّمَوَاتُ وَالأَرْضُ أُعِدَّتَ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ (المدرن: ٢١٠) ﴿وَاللّهُ بِهُ القرآن الكريم ﴿ إِنَّ الْمُتَقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَنَهَمٍ \* فِي مَقْعَدِ صِدْقٍ عِندَ مَلِيكٍ مُقَتَدِرٍ ﴾ (القر: ٤٥) كم ورد من آيات في القرآن الكريم تُبيّن ما وعد الله به المتقين.

وفي ميدان المواجهة مع أعدائه يأمر المؤمنين بالصبر والتقوى ﴿بَنَى إِن تَصْبِرُواْ وَتَتَقُواْ ﴾رآل عمران:١٢٥) ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ اصْبِرُواْ وَصَابِرُواْ وَرَابِطُواْ ﴾رآل عمران:٢٠٠) التقوى لا بد منها، التقوى كحالة نفسية تسيطر على مشاعرنا، الحذر الشديد من أن نقصِّر، أو نهمل، أو نبتعد عمَّا أرشدنا الله سبحانه وتعالى إليه، التقوى فيما تعنيه من انطلاقة في التحلي بالفضائل، من انطلاقة في كل العبادات التي شرعها الله سبحانه وتعالى لنا نؤديها كاملة بشكل واع، نفهم مقاصد الله سبحانه وتعالى، ومقاصد كتابه في تشريعها.

إذا فقد الناس التقوى في نفوسهم في أعمالهم فلن يكونوا أبداً جدّيرين بنصر الله سبحانه وتعالى، وسيكون أول مَن يواجههم هو الله، متى ما قصّروا، متى ما أهملوا، متى ما ضيعوا.

فهنا بدأ يُرشد المسلمين، يُرشد المؤمنين كيفما كأنوا، الأمة بكاملها، أو مجتمعاً خاصًّا وهو الذي يهمنا إذ يهمنا نحن الآن تتحدث مع الزيدية بخصوصها، لماذا؟ لأنه فيما أعتقد أن بقية طوائف الأمة ميئوس منها فيما هي عليه الآن، وأن الطائفة التي لم تعمل حتى أبسط ما يمكن أن تعمله ولو أن تعمل مثل ما عملته طوائف أخرى ممن فشلت أيضاً هي طائفة الزيدية الذين يجب أن يكونوا هم من يتقون الله حق تقاته، ويجب عليهم أن يكونوا أول من يهتدى بكتابه.

ألم يقل الله لأهل الكتاب: ﴿وَآمِنُوا بِمَا أَنزَلْتُ مُصَدِّقًا لِّمَا مَعَكُمْ وَلاَ تَكُونُوا أَوَّلَ كَافِر بِهِ ﴾ (ابقرة:١٠) هذه العبارة تعني لا يليق بكم وأنتم أهل كتاب تعرفون الرسالات، تعرفون الكتب أن تكونوا أول من يكفر بهذا الكتاب بالقرآن الذي أنزلته، وبهذا النبي الذي تعرفون أنه نبي كما تعرفون أبناءكم، عبارة ﴿وَلاَ تَكُونُوا أَوَّلَ كَافِرٍ ﴾ أي لا ينبغي لمثلكم أن يكون أول من يكفر وهو على ما هو عليه من المعرفة، وبين يديه ما يؤكد أن هذا الذي جاء من جديد ليس بدعاً من الرسل، وليس بدعاً من الكتب

فالزيدية هم الطائفة الذين يجب أن يكونوا أول من يحمل الاهتمام بأمر الإسلام، الاهتمام بأمر المسلمين، الاهتمام بأمر المسلمين، الاهتمام بالعمل لإعلاء كلمة الله، ونحن في وضعيتنا التي نحن عليها ممن يجب أن نكون أكثر انتباهاً، ألاّ يأتينا الموت ونحن غير مسلمين، أو ـ كما قلت سابقاً ـ نتصور بأنه ليس هناك شيء يصل إلينا؟ هناك ما يصل إلينا، كل ما يعمله اليهود والنصاري، كل آثاره تصل إلينا.

ثم تواصل الآيات الكريمة في إرشاد الناس إلى ما يكونون مؤهلين به لمستوى مواجهة أعدائه، إلى ما يكونون مؤهلين به إلى أن يحافظوا على أنفسهم من أن يتحوَّلوا إلى كافرين ﴿وَاعْتَصِمُوا بِحَبِلِ اللّهِ جَمِيعًا وَلاَ تَفَرَّقُوا أَلَى كَافِرِينَ ﴿وَاعْتَصِمُوا بِحَبِلِ اللّهِ جَمِيعًا وَلاَ تَفَرَّقُوا أَوْدُكُرُوا نِعْمَةَ اللّهِ عَلَيْكُم إِذْ كُنتُم أَعْدَاءً فَالْفَ بَيْنَ قُلُوبِكُم فَأَصْبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ إِخْوَانًا وَكُنتُم عَلَى شَفَا حُفْرَةٍ مِّنَ اللّهُ حُفْرَةٍ مِّنَ اللّهُ لَكُم آيَاتِهِ لَعَلّكُم تَهْتَدُونَ ﴾ رآل عمران:١٠٠٠) تأتي الكلمة: ﴿وَاعْتَصِمُوا ﴾ الاعتصام معناه الالتجاء للامتناع بمن التجئ إليه من خطورة بالغة تهددني.

نعتصم بالله، ومتى ما اعتصمنا به فهو سيهدينا، وها هـو يهـدينا في آياتـه المباركـة، فيوجِّهنـا إلى أن نعتصـم بحبله، بهذا التوجيه الذي يوحي بأن الأمة وهي في ميـدان المواجهـة إذا لم تكـن يَقِظـة ستصـبح في مسـتنقع، ستصبح في هوَّة من الضلال، هي فيها أحوج ما تكون إلى شيء تتشبث به، فيقول لنـا: هـذا حبلـي تمسَّكوا بـه، اعتصموا به؛ لتنجوا من هذا الضلال، تنجوا من هذه الذلة، تنجوا من هذا الخزي، تنجـوا مـن أن تتحولـوا إلى كافرين.

﴿وَاعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ اللَّهِ جَمِيعًا﴾ هو يمثل لنا دينه، يمثل لنا هداه أنه بمثابة الحبل المدلّى من عنده نستمسك به ليرفعنا من مستنقع الضلال، والضياع، والكفر، والذلة، والهزيمة، والجهالة، والحالة السيئة الـتي تعيشها هذه الأمة.

أليست هذه من أبلغ العبارات التي توحي بعظم رحمته لنا، التي تدل على أن الله سبحانه وتعالى لا يريد لنا أن نظلم، لا يريد لنا أن نضيع لا في الدنيا ولا في الآخرة؟ فاعتصموا بحبل الله، ولـتكن اعتصامتكم بحبل الله اعتصامة جماعية، لا بد من أن تتوحّدوا، لا بد من أن تجتمع كلمتكم، تجتمع كلمتكم على أساس من هدى الله، وفي مجال الاعتصام بحبله الواحد.

لاحظوا أنه لم يأت ليقول: (واعتصموا بحبال الله) ثم يدلّي حبلاً إلى مصر، وحبلاً إلى اليمن، وحبلاً إلى تونس، وحبلاً إلى تونس، وحبلاً إلى الجزيرة، مثل ما يأتي عندما تغرق سفينة في البحر تأتي طائرات الـ(هليكوبتر) وكل طائرة تدلّي حبلاً، أو تدلّي عدة حبال، أو سلالم من الحبال لتنقذ من يتعرَّض للغرق في البحر.

الله له طريق واحد، هو الواحد الطريق إليه واحدة، السبيل إليه واحد، الحبل الذي إذا استمسكت به الأمة سيرفعها من هوة الضلال، وهوة الذلة والمسكنة، يرفعها من حالة التعرض إلى أن تكون كافرة تستوجب غضبه وناره هو حبل واحد. عندما يقول: ﴿بِحَبلِ اللهِ اللهِ تصور كيف سيكون حبل الله، حبل لا يتسع لأيدينا، لأيدي الأمة أن تستمسك به به سيتسع، أو حبل دقيق عندما يتمسك فيه قليل من الناس سينقطع. لا. هو يوحي لنا بأنه حبل، وحبل متين، حبل يتسع للأيدي كلها أن تمسك به، ومتى استمسكت به فهو حبل لا يمكن أن ينقطع بها فتعود إلى الهوة من جديد، سيرفعها نحو كمال الله، سيرفعها إلى الله، ورفعتها إلى الله هو أن ترتفع فتحظى بنفحة من كماله، من عزته، من علمه، من جبروته، من قدرته، من حكمته.

هو حبل وحيد في واقع الأمة، لم يقل: (ابحثوا عن أي حبل تستمسكون به أو تعتصمون به) أنتم في حالة تستوجب عليكم أن تفكّروا في أن تبحثوا عن أي شيء تتشبثون به، لكن ليس هناك إلا شيء واحد هو حبل الله، هو حبل واحد، وليس هناك ما يمكن أن ينقذكم إذا اعتصمتم به إلا حبل الله، كما قال ابن نوح: ﴿سَآوِي إِلَى جَبَلٍ يَعْصمُني مِنَ الْمَاءِ في حالة الطوفان الذي اجتاح الأرض ﴿سَآوِي إِلَى جَبَلٍ يَعْصمُني مِنَ الْمَاءِ في يمنعني من الغرق ﴿قَالَ لا عَاصِمُ النّيومَ مِنْ أَمْرِ اللّه ﴾ (مود: ٢٠) ليس هناك ما يمكن أن يمنع من أمر الله، هو ظن بأن ذلك الجبل الشاهق سيعصمه من الغرق، فلم يعصمه من الغرق، وأبوه يتحدث معه، فحال بينهما الموج؛ فكان من الغرقبين.

خطاب للأمة بصيغة الجمع، هو خطاب للأمة سواءً كان على مستوى الأمة الإسلامية يشملها هذا الخطاب، وخطاب لأيّ مجتمع أن المسألة أيضاً لا يُنجي منها إلا اعتصامٌ جماعيٌّ؛ لأنه سيأتي في مقام الهداية نحو الحيلولة من أن نغرق في الضلال الذي يصل من جانب أهل الكتاب وأن نصل إلى الكفر الذي يريدون أن يصلوا بنا إليه، ستأتي مهامٌّ جماعية فيما بعد في الآية نفسها، فلم يأتِ الحديث ليقول: (وليعتصم كل واحد منكم بحبل الله).

أنتم في مواجهة، مواجهة مع أمة هي متوحدة، تتوحد ونعن نراها تتوحد عالميًّا، تتوحد كلها تحت قيادة أمريكا، ألم تتوحد كلها تحت قيادة أمريكا، وتصادق على إعطاء أمريكا مقام القائد للتحالف الدولي العالمي ضد الإرهاب؟ أليس هذا الذي حصل؟ هم يتوحدون كدول، ثم تتوحد الدول فيما بينها في مواجهتنا، فهل من المعقول، ومن الممكن أن تنطلق أنت فردياً لتواجه هذه الأمم من أهل الكتاب، الأمم الكافرة التي تريد أن تكون كافراً؟ تنطلق لمواجهتها أنت وحدك، وهذا وحده، وآخر وحده؛ لا. لا ينقذ من هذا الضلال، لا يخرج الأمة من هذا المأزق، لا تكون أي طائفة في مستوى أن تواجه إلا إذا اعتصم أفرادها بصورة جماعية بحبل الله، فحبل الله هو الذي سينقذهم، وحبل الله هو هدايته للناس، هدايته المتي تأتي لعباده المتمثلة في كتابه، وفي رسوله رسي لالله وتعلق كبير وضوري نحو الله سبحانه وتعالى، وتعلق كبير وانشداد كبير نحو رسوله رمع الالم مرم الالم عرب رحم الالم مرم الالم عرب رحم الالم من انشداد روحي، وشعوري نحو الله سبحانه وتعالى، وتعلق كبير

لن تُنقَد حتى أنت إذا انطلقت بنظرة فردية، أنني سأعتصم بحبل الله وما عليّ أيّ شيء، فستضل أنت رغماً عنك، وستُساق إلى الضلال رغماً عنك، وستنطلق من فمك عبارات الكفر رغماً عنك؛ لأنك أمام واقع يفرض نفسه عليك، وأنت في حالة تقصير لا تمنحك مبرراً أمام الله سبحانه وتعالى، فستغرق وستهلك، ولن تستطيع أن تعصم نفسك بمفردك.

﴿وَاعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ اللّهِ جَمِيعًا ﴾ يؤكد، عبارة: ﴿وَاعْتَصِمُواْ ﴾ فيها ﴿واو الجماعة ﴾ الذي يوحي باعتصام الجميع، ثم ﴿جَمِيعًا ﴾ تأكيد من جديد بالنهي عن التفرق، ثلاث عبارات توحي بأهمية وحدة المسلمين، وحدة أيّ أمة تتحرّك في مواجهة أعداء الله، وحدة تقوم على أساس من الاعتصام بحبله، اعتصام جماعي بحبله.

﴿وَاعَتَصِمُوا﴾ (واو الجماعة) يفيد اعتصاماً جماعيًّا ﴿بِعَبلِ اللّهِ جَمِيعًا﴾ ﴿وَلاَ تَفَرَّقُوا﴾ اليست هذه ثلاث عبارات؟ هذا التأكيد من قبل الله سبحانه وتعالى يوحي بل يدل بما لا غبار عليه أن هذه القضية لا بد منها لأي أمة في أن يتحقق لها الاعتصام بحبل الله فتكون في مستوى أن يسود فيها دين الله، في مستوى أن تواجه أعداء الله، لا بد أن تكون متوحدة، ونحن نلمس آثار التفرُّق في حياتنا، كيف تضيع كثير من قيم اللهين في حياتنا، ليس شيء من أسباب ضياعها إلا تفرُّقنا، تسود قيم فاسدة، يسود ضلال، يسود ظلم، تحدث ظواهر كثيرة من الفساد والظلم، وليس هناك سبب صريح في سيادتها في أوساط المجتمع إلا تفرُّقنا، أليس هذا وارداً وحاصلاً؟ متى ما تفرقت قرية واحدة أمكن أن يظهر فيها فساد، وينتشر حتى يصل كل بيت فيها.

توحد الكلمة لا بد منه في ميدان مواجهة أعداء الله، لا بد منه في تطبيق دين الله في المجتمع، لا بد منه في أن تبرز أنت كفرد ملترماً بدين الله، متى ما حصلت فرقة في الأمة ما الدي سيحصل؛ ستكون النتيجة أن هذا فاسد، وهذا مقصر، الجميع عند الله ماذا؛ يستوجبون غضبه، الجميع عند الله عاصون، من الدي يتصوّر أن يكون هناك مجتمع متفرق في يمكن أن يكون متقياً لله كامل التقوى، لا يحصل هذا، أنت أقل أحوالك إذا لم تكن أنت فاسداً في حد ذاتك فأنت عنصر مساعد على الفساد أن ينتشر في مجتمعك لماذا؛ لسكوتي، لتقصيري، لإهمالي، لانزوائي بمفردي، ولأهمية الموضوع كلنا نقول: (لو أنّ كلمتنا واحدة لَمَا حصل كذا وكذا، لو كلمتنا واحدة لَمَا كان مدرسُ أو مديرٌ يلعب كيفما يشاء) أليس واحدة لَمَا انتشر الفساد في المنطقة الفلانية، لو كلمتنا واحدة لَمَا كان مدرسُ أو مديرٌ يلعب كيفما يشاء) أليس الناس يقولون هذا، يعرفون هذه؛ (لو أن الكلمة واحدة) كلمة مَن؛ الناس يُقرِّون بأن إهمالهم هو مما ساعد على انتشار الفساد، وظهور الفساد، وظهور الفلم، وغياب مبادئ الإسلام، أي في الأخير لا أحد يستطيع أن يحكم لنفسه في مجتمع متفرِّق أنه ملتزمٌ بدين الله، لا يستطيع أحد؛ لأن أقل ما أنت عليه هو أنك مُقصِّر، هو أنك لا تأمر بمعروف، لا تنهى عن منكر، لا تتعاون مع أخ على بر ولا تقوى، أنك منزهِ على نفسك؛ إذا قأنت عامل مساعد على ظهور الفساد، وانتشار الفساد،

الاعتصام الجماعي بحبل الله لا بد منه حتى بالنسبة لكل فرد في أن يصح أن يقال بأنه ملتزم بدين الله، أنه متق لله، أنه مطيعٌ لله، ولا ينطلق واحد من منطلق آخر. أذكر قبل فترة واحد من الكبار قلنا له: المفروض أن يحاول الناس أن يعملوا جميعاً في أن تتوحد الكلمة وهذا كان في بلد آخر غير بلادنا هذه قبل حوالي عشرين سنة قال: (أمّا أنا فأنا متوحد، وعلى الأخرين أن يتوحدوا معي، يأتي الناس ليتوحدوا معي). هذه النظرة غير طبيعية، غير صحيحة. انطلق أنت لتتوحد مع الأخرين، حاول أن تعزز في المجتمع كل ما يؤدي به إلى الوحدة في العلاقات والروابط والقيم، اعمل أنت في هذا الميدان، تحرّك أنت في هذا الميدان لأن تحقق داخل الأمة الاعتصام بحبل الله جميعاً.

البشر كلهم يعرفون أهمية التوحد، لكن تختلف النظرة إلى كيف تكون هذه الوحدة الـتي ستحقق هذه النتيجة المهمة، القوميون كانوا يهتفون بوحدة عربية، ومن منطلق أننا أمة عربية لغتها واحدة، أمة عربية على صعيد واحد، المنطقة الجغرافية لها هي واحدة، بقي هذا الصوت فترة طويلة ولكنه غاب ولم يكن مجدياً، وحدة قومية، ووحدة عربية، كقوم، كعرب، ليس على أساس من الدين بل على أساس من العروبة أننا عرب.

تنطلق أيضا هتافات وحدة (أن ننطلق على نهج السلف الصالح) وهم ـ الذين يسمونهم السلف الصالح ـ هم من لعب بهذه الأمة، هم من أسس ظلم الأمة، وفرَّق الأمة لأن أبرز شخصية تطلع في ذهن من يقول السلف الصالح يعني (أبو بكر، وعمر، وعثمان، ومعاوية، وعائشة، وعمرو بن العاص، والمغيرة بن شعبة) وهذه النوعية هم السلف الصالح، هذه أيضاً فاشلة.

نتوحد على أساس ـ وهو أرقى ما يطرح في الساحة ـ على أساس أن يرجع الناس إلى كتاب الله وسُنة رسوله، لكن من المنظار المحدد لديهم، ووفق القواعد المحددة لديهم، ومن المنافذ التي عن طريقها، وقد رسموا أن تمر من خلالها لتكون متمسكاً بالكتاب والسُّنة.

أو أن ندعو إلى الوحدة، أليس كل مسلم يدعو إلى الوحدة ـ حتى ولو باسم وحدة دينية ـ لكن ونحن في مناهجنا، في ثقافتنا نعزز حالة التفرُّق في أوساطنا، فيطلع هذا الشخص الذي يقرأ سنة بعد سنة مع شخص آخر وثالث ورابع يطلعون متفرقين ديناً، من منطلق أن لهذا حقاً هو أن ينطلق وفق ما يقتضيه نظره، وعلى ما أداه إليه اجتهاده، ويتعبَّد بما غلب في ظنه، ثم في الأخير يرى ـ ديناً ـ بأنه لا يجوز له أن يقلّد أحداً، لا من الماضين ولا من الحاضرين، فلا يجوز أن يقلد هذا، ولا يقلد هذا، ولا يتبع هذا، ولا يستمسك بهذا، الثقافة التي نظرحها ثقافة في أوساط المسلمين ونحن نتعلم الدِّين تجعل كل شخص منا يطلع بمفرده، ثقافة لا تعزز روحية الاعتصام بحبل الله جميعاً.

حبل الله هو هداه، هداه هو دينه، دينه هو خط واحد وحبل واحد، عندما نأتي نُفرِّق دينه بشكل مواقف وأحكام فستطلع حبال متعددة تأتي النتيجة في الأخير أنت تمسك من عندك بحبل وأنا أمسك من عندي بحبل، وهذا يمسك من عنده بحبل، نكون فقط طرف واحد هو المستمسك من عنده بحبل، نكون فقط طرف واحد هو المستمسك بحبل الله؛ ولهذا يرونها لم تنزعهم من هوة الضلال والكفر والذلة.

فالوحدة بين المسلمين التي تقدّم في الساحة إمّا أن نهتف بها ونحن نعمل على صعيد الواقع إلى ما يعارضها ويضادّها في أهدافها وفي نتيجتها، أو أن نقدّمها بشكل ناقص ونحن نتحدث عنها.

الله هنا في هذه الآيات الكريمة حدّد بوضوح بيّن لا غبار عليه كيف هي الوحدة المجدية، كيف هي الوحدة الله هنا في هذه الآيات الكريمة حدّد بوضوح بيّن لا غبار عليه كيف هي الوحدة المجتمع على أساس من الاعتصام الجماعي بحبل واحد، أي منهج واحد، موقف واحد، خطة واحدة، عَلَم واحد، قيادة واحدة.

ليس هناك أدق تعبير في فردية الشيء من كلمة ﴿حَبْلِ﴾ حبل واحد لو قال مثلاً: (واعتصموا بشجرة الله) قد تتصوّر بأن كل واحد سيمسك بغصن، هذا يمسك بغصن، وهذا بغصن، وهذا برعرق)(أ) منها. حبل واحد لا يوجد أدق من هذه العبارة في أن تعطينا فهماً أن الطريق هي واحدة فقط، وقناة واحدة فقط، ومنهج واحد فقط، منهج واحد يستطيع أن تكون ثمرته واحدة يُنتج أشخاصاً على قلب رجل واحد.

انظر إلى مدّارسنا نحن الزيدية، ماذا تقرأ فيها؟ تقرأ فيها ما يجعلك من أول ما يتفـتح ذهنـك لفهـم المسائل تنطلق وَحٰدَك، ويصبح هذا هو واجبك، ويصبح هذا هو العلم، فتنطلق وَحٰدَك، وزميلك ينطلـق وَحٰـدَهُ، أصـبحت تدين بشيء، وهو يدين بشيء، أنت تتعصب لشيء، وهو يتعصب لشيء آخر ضده.

توحي الأية بأنه يجب على المسلمين، أو يجب على المجتمع خاصة من هو محمل مسؤولية كبيرة أمام الله أن ينطلق في الاعتصام بحبل الله، ثم في الوقت نفسه هي حالة تستدعي المحافظة عليها أثناء العمل للوصول إليها، ثم بعد الوصول إليها فينهى عن التفرُّق، التفرُّق في الطريق، والتفرُّق بعد الوصول إلى تحقيق هذه الحالة، حالة الوحدة الاعتصام بحبل الله جميعاً ﴿وَلاَ تَفَرَّقُوا ﴾ و ﴿جَمِيعاً ﴾ توحي لكل فرد بأنه مسؤول هو، ولا يَقُل: (أولئك فيهم الكفاية) اليست هذه تحصل؟

انطلاقة فردية وأولئك قد فيهم الكفاية! لا، عندما يقول: ﴿جَمِيمًا﴾ تـوحي لكـل فـرد بأنـه مسـؤول هـو أن يحرَّك من جانبه ليكون ضمن هذه الجماعة، لا يَقُلْ: ﴿فيهم الكفاية، وهم قـد أصبحوا كـثيراً، يجب أن تلفى

<sup>(</sup>١) عِرْقُ الشَّجَرَة: جَذْرُهَا.

مشاعر: أنَّ الآخرين يمكن أن يكونوا بديلاً عنك، عندما يقول: ﴿جَمِيعًا﴾ أليس هو يخاطب كل فردٍ منا أن ينضم نحو هذا المجموع؟

عندما تقول: (فيهم الكفاية) سيقول الآخر مثلك والثالث مثلك، يصبح في الأخير أن الجميع هؤلاء لا يُوجِدون (الوحدة التي يريدها الإسلام) ما الذي يصنع هذه؟ يصنعها حُسنُ تعامل، ويصنعها ثقافة واحدة، ويصنعها شُعور واحد، ويصنعها اهتمام واحد.

غير صحيح أن بالإمكان أن يتوحد المسلمون توحداً على هذا النحو الذي توحي الآية بأنه لا بد منه في ميدان المواجهة مع الآخرين، مع أهل الكتاب لا بد منه. وأهل الكتاب ـ مَن يتأمل كتاب الله سبحانه وتعالى ـ يرى بل يصل تقريباً إلى درجة القطع بأن هنا في القرآن ما يوحي بأن الجهة التي ستكون هي من يمثل خطورة على الأمة، وهي الطرف الذي سيصارع الأمة على امتداد تاريخها هم طائفة أهل الكتاب اليهود والنصاري.

في مواجهة هؤلاء لا بد لمن ينطلق في ميدان مواجهتهم من عباد الله سواءً الأمة بكلها أو مجتمع من المجتمعات، لا بد أن يتحقق لديهم وحدة على هذا النوع من الاعتصام بحبل الله جميعاً، وحدة يحافظون عليها، وحدة تقوم على أساس من الألفة فيما بين أنفسهم، والروابط التي تعزز حالة الإخاء والمودة فيما بينهم.

أنت تقول من هناك: (ممكن كل واحد ينطلق وكل واحد على مذهبه) غير صحيح أن بالإمكان أن تقف هذه المذاهب التي هي فيما بينها يكفر بعضها بعضاً، ويُفسِّق بعضها بعضاً، والتي أفرادُها فيما بينهم لا يحملون مشاعر الحب والإخاء والألفة مع الأخرين، ولا يصلون إليها بحكم تباينهم في معتقداتهم، في ثقافتهم، تباينهم في أعلامهم، في قدواتهم، تباينهم في نظرتهم إلى الدنيا، في نظرتهم إلى الحياة. لا يمكن حتى أن يصل إلى هذه الدرجة فيما بينهم.

إذاً فلا يمكن أن تتحقق الوحدة، فكل شعار أو كل نداء يهتف بوحدة الأمة على ما هي عليه هو نـداء وشـعار لا جدوى من ورائه، هو يدعو إلى حالة وهمية، إلى حالة لا ثمرة لها، لا تتحقق على صـعيد الواقـع، وإن تحققت شكليًّا فلن يكون لها أي جدوى.

لهذا ولأن الآخرين من اليهود والنصارى يعرفون أن تفرُّقنا كمذاهب هو مما يساعد على ضعفنا حتى ولو بدت أصواتُ تهتف بوحدتنا كمذاهب، هم يعرفون بأنها ستكون فاشلة، فهم يعززون التفرُّق المذهبي فيما بيننا، هم وراء دعم الوهابيين، هم وراء دعم طوائف متعددة، هم وراء إحياء التفرُّق المذهبي، التفرُّق المدذهبي حاصل في الأمة من قبل لكنهم عرفوا بأنه يخدمهم فليُغَذوه ولْيَبقَ هذا التفرُّق على ما هو عليه.

طيّب، ما هي المعالجة؟ قد يقول البعض: إذا ما دام أن أعداء الإسلام يخدمهم تفرقنا كمذاهب إذا فيجب أن نسكت عن بعضنا بعض وأن ننطلق كأمة واحدة، ويرى البعض بأن هذا يمثل حلاً، لكن الواقع أنه لا يمثل حلاً، وإذا كنا نعرف بأن التفرق المذهبي من أساسه هو يخدم أعداء الإسلام إذاً فلنُلْفِها ولنرجع إلى حبل واحد، أليس هذا هو الصحيح؟

أو أن نأتي ونقول: نتقارب أنا وأنت، وأنا وأنت مختلفون في عقائدنا بدءًا من الله إلى يوم القيامة، لـك أعـلام تقتدي بهم، ولي أعلام أقتدي بهم، لك أشياء تهتم بها، ولي أشياء اهـتم بها، لـيس بيننا ألفة، لـيس بيننا تقارب، فكيف يمكن أن يقال: إن بالإمكان أن يجتمع هؤلاء شكلاً ثم هم سيعملون شيئاً ضد الآخرين؟ لا.

الله سبحانه تعالى يقول للناس وهم مؤمنون قبل أن يتحوَّلوا إلى مذاهب بأن عليهم وهم أفراد قبل أن يتحوَّلوا إلى مذاهب: أن يعتصموا جميعاً جميعاً بروح جماعية على هذا النحو الذي تسود داخل نفوسهم حالة المشاعر المتبادلة من الإخاء، والألفة، والحب، والود.

فغير صحيح أن يقول الإنسان: إذاً فلا ينبغي أن نثير القضايا لأن أصحاب المذهب الآخر هم حَسَّاسون، وهذا يعزز حالة التفرُّق، نحن قد تفرَّقنا من زمان، نحن قد اختلفنا من زمان، وأصبح تفرُّقنا واختلافنا مما يخدم أعداء الأمة، فما هي المعالجة الصحيحة؟ هي أن نرجع إلى حبل واحد، وإلا فنحن جميعاً نكذب بكتاب الله، ونتصوَّر بأن الحبل الواحد هو الاجتماع الشكلي.

الحبل الواحد هو هدى من الله، هو هدى من الله، لا مجرد أشخاص وتجمُّع شكلي، حبل الله هو هداه، إذاً فهداه يرجع الناس جميعاً إلى هدى هو هدى الله وهو هدى واحد، ولن يجدي إطلاقاً ـ فيما أعتقد ـ أي صوت يقول: (أصحاب المذاهب هؤلاء عليهم أن يسكتوا من بعضهم البعض وسيتوحدون جميعاً ضد لا أدري مَن (). تجمَّعت جيوش عربية انطلقت من عدة دول ولم تجد شيئاً، وهم فيما بينهم سُنية، لكن حتى التفرق نفسه باعتبارهم كل شعب وطن مستقل بنفسه عن الآخر، كان لهذا التفرُّق الذي في أذهانهم أن هذا له رئيس ورئيسه فلان، وهذا قائدُه فلان، لدينا قوانين هي كذا وآخر قوانينه كذا، بلادُنا حدودُها كذا، شكلها كذا، والآخر حدودُه كذا، حالة تفرُّق من هذا النوع التي هي أقل من التفرُّق المذهبي أثرت سلباً في تلك الجيوش فلم تكن مجدية، اجتمعت من مصر وسوريا وعدة بلدان، اجتمع المصري مع السوري مع العراقي مع الأردني مع اللبناني لكن كل واحد هو يرى نفسه ليس منصهراً في مشاعره مع الآخرين، أنا رئيسي فلان، وأنت رئيسك فلان، بلادي اسمها كذا، بلادك اسمها كذا، الشنية بلادي حدودها كذا، بلادك حدودها كذا، اليست هذه فرقة؟ انظر كيف أثرت هي داخل مَن؟ داخل الشنية أنفسهم.

ففُرُقة المذاهب هي أشد بوناً واتساعاً من فرقة الأوطان، وفرقة أسماء الرؤساء والزعماء، وفرقة عناوين البلدان، أنا بلدي اسمه مملكة، وأنت بلدك اسمه جمهورية، وذلك اسمه سلطنة. أليست فرقة المناهب أبعد وأشد؟ أين ساحة فرقة المناهب؟ أين هي؟ أليست هي النفوس؟ ساحة فرقة المناهب ميدانها هو نفوسنا نحن المسلمين، فما دامت هذه النفوس متفرِّقة أي هي متفرِّقة ليست مجتمعة على هدي واحد، أليس كذلك؟

أليس هناك عداوة مذهبية قائمة؟ من الذي يستطيع أن يمسحها؟ من الذي يستطيع أن يجعل القلوب متآلفة؟ إلا متى ما اجتمعت هي على الاعتصام بحبل واحد؛ لهذا جاء في مقدمة التوجيه نحو الوحدة الاعتصام بحبل واحد، والحبل الواحد هو هدى، الهدى هو ثقافة وفكر، أليس كذلك؟ في داخل نفوسنا مشاعر، وثقافة، وفكر، وتوجهات، أليس الهدى هو داخل النفوس؟ هذا الحبل أليس في الواقع داخل النفوس، يمتد من يد الله إلى أعماق نفوسنا؟ فمن الذي يستطيع أن يصنع حالة تمسح العداء وتخلق حالة من الألفة بين أفراد المذاهب المتعددة المتعددة المتعددين فيما بينهم ديناً؟ ماذا يعني ديناً؟ أنا أدين الله بأنك خبيث رافضي لأنك لا تتولى أبا بكر وعمر، وأننا نحب أهل البيت، إذا أليسوا هم يعيشون حالة العداء لنا إلى هي جريمتنا؟ أننا لا تتولى أبا بكر وعمر، وأننا نحب أهل البيت، إذا أليسوا هم يعيشون حالة العداء لنا إلى درجة أن من يُقتل منا في مواجهة إسرائيل لا يُتحدث عنه، ولا يُلتفت إليه؟ فليُقتل عباس الموسوي، أليس شيعيًّا مجاهداً؟ قائد حزب الله في لبنان يُقتل في عملية رهيبة، عملية مؤسفة، وثقتل معه زوجته وابنه، ثم لا يتحدث مجاهداً؟ قائد حزب الله في لبنان يُقتل في عملية رهيبة، عملية مؤسفة، وثقتل معه زوجته وابنه، ثم لا يتحدث منا لأخرون عنه لأنه لأنه شيعي قتله يهودي، يهودي يقتل شيعي يقتل يهوديًا، كلها واحد.

من يستطيع أن يمسح حالة العداء من نفوس السنية قبل؟ نحن شخصياً لا نحمل حالة من العداء نحوهم كما يحملون هم حالة العداء نحونا. يقوم الإمام الخميني تصدر أصوات من جانبهم يكفرونه رأساً (وجاء دور المجوس) هكذا، يأتي شخص من أهل بيت رسول الله رصلي الالله ومع لا وسرائيل، التحرُّر من هيمنة دول الاستكبار من اليهود والنصارى، رجلٌ مؤمن، تقيّ، رجلٌ مجاهد، شجاعٌ، يعرف كيف يضع الخطط الحكيمة، ينطلق انطلاقة قرآنية، ثم تأتي أصوات، وتطبّع كتب من داخل بلاد السنية (وجاء دور المجوس) المجوس) الخميني يعني أكبر مجوسي، وبدأت حركة المجوس! ألم يقولوا هكذا؟ كتاب (وجاء دور المجوس) عرفتموه؟

إذاً فنحن عندما نقول: نحن لا بُدّ أن يكون منطقنا ليِّناً، ونحن جميعاً مسلمون، والمذهب على ما هم عليه، وأنا على ما أنت على ما أنت عليه، وتتوحد، ألسنا أول من يُكدِّب الله الذي أمرنا أن نعتصم بحبـل واحـد،

وقال: إنه لا سبيل إلا هذا الشيء: أن نعتصم بحبل واحد؟ نحن قــدّمنا ماذا؟ فكـرة أخـرى، وقلنـا: بأنهـا هـي المجدية أن بالإمكان أن تكون على ما أنت عليه، وأنا على ما أنا عليه، وهذا على ما هـو عليـه، مـذاهب متعـددة، ويمكن أن نتوحّد، وأن نعمل الشيء الكثير في الآخرين، أليس هكذا قدّم؟ أي نحن قلنا: لا يا الله ليس صحيحاً أن من الضروري أن نعتصم بحبل واحد!

لو كان هذا التعبل حبلاً مادياً متدليًا من السماء إلى الأرض، أو كان هذا الحبل شيئاً غير هدى الله لكان بالإمكان أن نقول: يمكن أن يتعدّد، لكن هدى الله ما هو؟ هدى الله بما فيه الأحكام الشرعية، أليست من هدى الله؟ العبادات بكلها إنما هي آلات لتصل بالإنسان إلى هدى الله، فهدى الله هو شيء واحد، فمن جاء ليقول: ممكن كذا، وممكن كذا، ثم نتوحّد، يتصوّر بأنها ستكون وحدة مجدية، ستكون وحدة شكليّة؛ فإنه أول من يُكدّب الله عندما يقول الله: لا لن يحصل شيء مُجدٍ إلا اعتصام بحبل واحد هو حبلي؛ لأنه متى ظهرت أشياء أخرى فليست من قبل الله من قبل الله شيء واحد فقط سماه حبله.

تحصل مثل هذه الأصوات داخلنا نحن الزيدية أليس هذا الذي يحصل؟ نقول: ليكن منطقنا ليِّناً مع الآخـرين، وتتسع صدورنا للآخرين، وألفة فيما بين المسلمين، وانفتاح على الآخرين، أليس هذا يحصل؟

طيّب، ضعْ لي حلاً للمشكلة وأنا أول مَن يستجيب لك، قدّم لي هذا الطرح كشيءٍ مُجْدٍ فعلاً وفكّني عن هذه الآيات التي تقطع بأنه لا مجال إلا على هذا النحو وأنا سأمشي وراءك، لن يجد سبيلاً إلى هذا إلا مجرّد البقاء في الإشكائية، وفي المستنقع الذي غرقت الأمة فيه.

﴿ وَاذْكُرُوا نَعْمَةُ اللّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنتُمْ أَعْدَاءً ﴾ رآل عمران: ١٠٠١) أي أنّ العداوة نفسها تجعل الأمة ساحة قابلة لما العداوة قابلة لأن تُضرب من قبل أعدائها، العداوة هيها الضلال والكفر المُصدّر من قبل أعدائها، العداوة هي التي تهدم الأمة، فعندما يأمرُنا أن نعتصم بحبل واحد هو أقرب ما يمكن أن نكون قادرين على مسح حالة العداوة فيما بيننا، ليس هناك أقوى من الاجتماع على منهج واحد في التأليف فيما بين نفوس الناس، إذا ما كان لهذا المنهج أهميته الكبرى في نفوسهم، أي أن تمسح حالة العداء، ويُقضَى على الأسباب التي تؤدي إلى العداء، بما فيها المذاهب المتعددة التي تصنع عداوة دينية، فيأتي طرف على باطل، على ضلال، ويدين لله بعداوتك أنت، وأنت الدي تحمله (مسلم) ويدّعي أنه أرقى منك في الاسم الذي تحمله (مسلم) ويدّعي أنه أرقى منك في الاسم الذي تحمله (مسلم)

قأن يكون هناك حالة من العداوة، عداوة تخلقها مذاهب، عداوة تخلقها اختلافات شخصية فيما بين الناس، يجب أن يعمل الناس على أن تُنهَى هذه الحالة، لا بد من ألفة القلوب ﴿فَالْفَ بَيْنَ قُلُوبِكُم ﴾ وعدها نعمة من نعمه الكبرى؛ لأن الألفة فيما بين النفوس أن يغيب من النفوس حالة العداوة والبغضاء هي شرط أساسيٌّ في تحقيق وحدة معتصمة بحبل الله، يكون لها أثرها الكبير في الحفاظ على الدِّين، وفي ميدان المواجهة مع أعداء الله، وإلا ما قيمة أن يذكر هنا بأنها نعمة من نعمه أنهم كانوا أعداء فألف بين قلوبهم، أي أن الألفة بين القلوب لا بد منها في تحقيق وحدة يكون لها أثرها.

متى تحصل ألفة بين قلوب الذين هم مذاهب متعددة؟ هل يحصل هذا؟ هل السُّني، هل الوهابي قلبـ متـآلف معي؟ لا. هو يدين الله ببغضي، وأنه متى قتلني يهوديُّ ربما يفرح أن اليهودي قـتلني، سـواءً قتلـتُ يهوديـاً أو اليهودي قتلني، المسألة عنده واحدة.

هُل هم انطلقوا ليسمُّوا شارعاً باسم (عباس الموسوي) أمين عام حـزب الله، وهـو عـالمُ، مجاهـدُ، شجاعُ، إنسانُ حكيمُ، يملك قدرة هائلة من التدبير والتخطيط في مواجهة إسرائيل، يهتدي بالقرآن، قتل في حادث مأساوي تضربه طائرة إسرائيلية بصاروخ، تضرب سيارته وهو فيها هو وزوجته وطفل صغير، هل سمّوا شارعاً باسمـه، أو سموا مصنع تحلية مياهٍ باسمه، أو سموا مطعماً، أو سموا قاعـة محاضرات، أو سمـوا أي شيء باسمـه؟ لا. ليست مشكلة، لكن أن يُقتل طفلٌ آخر رمحمد الدرّة) هذا طفل قتل، ألم يُقتل؟ قتـل أطفال كثيرون، يجتمع مجلس الوزراء في اليمن، ويقرِّر بأن يُسمَّى الشارع من رمذبح) إلى ملتقى طريـق عمـران صعدة (شارع الشـهيد محمـد الدرَّة).

كنت أتوقع أن (محمد الدرَّة) هذا قبل أن أعرف من خلال المشهد التلفزيوني أنه كان بطلاً، كان شجاعاً، عمل أعمالاً رهيبة بإسرائيل؛ لهذا أصبح صوته، وأصبح اسمه هكذا، وسُمِّيَتْ شوارع باسمه، وسُمِّيَتْ مَقَامٍ، وسُمِّيَتْ حتى معامل تحلية مياه باسمه، ومطاعم، وبناشر، وأشياء من هذه باسمه، أشاهد المشهد في التلفزيون فإذا هو طفل قتل، لاحظوا كيف؟ هذا هو نفسه من التضليل اليهودي أن يُقتل (يحيى عياش) يحيى عياش هو مجاهد وبطل، وعمل أعمالاً رهيبة ضد إسرائيل، قتل، هل سُمِّي في اليمن، أو في مصر، أو في السعودية، أو في أي بلد مسلم سمي شارع الشهيد يحيى عياش؟ لا. هل سُمِّي شارع الشهيد عباس الموسوي؟

قتل ابن حسن نصر الله في الجهاد هل سُمِّي شارعٌ باسمه؟ هل سمي شارع باسم ابن عباس الموسوي إذا كانت المسألة مسألة عاطفية مع أطفال؟ هل سميت شوارع أخرى بأسماء أبناء مجاهدين، أو مجاهدين ضد إسرائيل؟ لا. لماذا؟

هذا من العمل الذي يخدم إسرائيل أن يُقتل شهيدٌ بطلٌ ثم لا يُخلّد ذكره؛ لأن تخليد ذكره في أوساط المسلمين يعني استلهام روح ماذا؟ روح القتال لإسرائيل، والعداوة لإسرائيل، والمواجهة مع إسرائيل، لكن يُقتل طفل فلتعمم الدنيا باسمه، ما الذي سيحصل؟ تفاعلُ عاطفيٌ معه فقط (الله يلعنهم، الله أكبر عليهم) أليس هذا الني سيحصل؟ اليهود يعرفون كيف، وأولياؤهم أيضاً يعرفون أنهم أن يعمِّمُوا اسم الشهيد عباس الموسوي، أو الشهيد يعيش فتسمَّى شوارعُ بأسمائهم أنّ هذا يزعج إسرائيل، لماذا يزعج إسرائيل وقد قبل هذا الرجل؟ لأن هذا يبعث في الأمة، في الشباب مشاعر ماذا؟ البطولة والتضحية في مواجهة إسرائيل، هكذا يصنع تخليد الشهداء.

فلهذا يقولون: ذكرى استشهاد الإمام على السَّلِيَّ بدعة، بدعة؛ يريدون أن تموت الأمة باسم الدِّين، وأن تُـذبَح باسم الإسلام، لكن محمد الدرة وأطفالُ آخرون يؤلم قتلهم، لكن هذا له أثر آخـر لا يضـرُّ إسـرائيل، غايـة مـا يصدر مني أن أقول: (الله يلعنهم، الله أكبر عليهم).

لكن شهيد من خلال أن تعرف شارعاً سُمِّي باسمه؛ فتعرف ماذا كان يعمل، تعرف كيف كان يخطط، سيظهر من أوساط المسلمين من يحاول أن يُقلده، ويتشبَّع بروحيته. أليسوا يخدمون إسرائيل بهذا: أن تغيب أسماء الشهداء، أن يغيب أسماء المقاتلين الأبطال ضد إسرائيل، من شيعة وسُنة كيحيى عياش، وكعباس الموسوي، ثم يشاد بأسماء أطفال آخرين على أساس تكون المسألة غير حساسة بالنسبة للصديقة إسرائيل من أجل ألا نجرح مشاعر إسرائيل، من أجل ألا نسيئ باسم ذلك الرجل العظيم الذي قد يكون فيه إساءة إلى مشاعر إسرائيل، وهكذا يُصنع الرموز بشكل لا يضرّ بهم، يشدونا إلى طفل يجعلون رمزنا طفلاً محمد الدرة، ثم نحن ننشد، نحن في أنشيدنا هنا في المدرسة، وفي مدارس أخرى محمد الدرّة، محمد الدرّة؟

أول مرّة اسمع أنشودة لم تُعجبني إطلاقاً، لماذا؟ لأنه يجب أن يكون الذي نُنْشِدُه في الأبطال الـذين سـقطوا في ساحة المواجهة؛ لأن غَيْرَهُمْ أعلام لا تترك أثراً في نفسك، لا تترك أثراً يجعلك تستلهم منهم روح الجهاد.

طفلُ مسكينُ قتل وهو متمدد وعنده شخص آخر متمدد عند جدار، مشهد عاطفي فقط، أنت بحاجة ماسة من المجاهدين المقاتلين، فأرى ماذا؟ أجل أن يكون حتى لهذا المشهد أثره أنت بحاجة إلى أن تنشد إلى أعلام من المجاهدين المقاتلين، فأرى ماذا؟ يترافق الأمران وتصبح المسألة إيجابية، عباس الموسوي، يحيى عياش تكون أسماؤهم مترددة في أذهاننا، ثم أرى ماذا عملوا، هنا سيكون لي وأنا أرى طفلاً مثل هذا، أو امرأة، أو أي شيء آخر يثيرني، يصبح لدي استلهام روح الجهاد والاستشهاد من ذلك البطل الذي ترسّخ في ذهني، وتكرر اسمه أمام عيني، وأنا في الشارع الفلاني، أمام المقهى الفلاني، أمام البنشر الفلاني، أمام صالون الحلاقة الفلاني.

أليس هذا هو ما سيجعل للأشياء قيمة؟ لكن مشاهد عاطفية بحته لا توضع هناك أعلام ترافقها تخلق في نفوس الناس استلهام مشاعر البطولة والتضحية تصبح هذه عاطفية بحتة، والجانب العاطفي وَحَدَهُ يصبح في الأخير مظهراً مألوفاً، ثم في الأخير لا يثير شيئاً، ثم في الأخير لا يضرُّ إسرائيل بشيء.

﴿وَكُنتُمْ عَلَىَ شَفَا حُفْرَةٍ مُّنَ النَّارِ فَأَنقَذَكُم مِّنْهَا ﴾ رآن عُسران:١٠٠) وهؤلاء يريدون أن يعيدوكم فيها، أليس هـذا مـا تعنيه الآية؟ نحن الآن أمام آية تقول من البداية: ﴿يَرُلُّوكُمْ بَعْدَ إِيمَانِكُمْ كَافِرِينَ ﴾ رآن عمران:١٠٠) الله يقـول: هـو استنقذكم من النار بكتابه، برسوله، بهدايته، ألا يعني هذا أنّ هذه نعمة كبرى عليكم أن استنقذكم من النار؛

فاذكروا نعمة الله عليكم، لتكون المسألة لها قيمتها في نفوسكم؛ لأن هناك مَن يعملون جادِّين على أن يُعيدوكم في حفرة النار من جديد.

﴿وَكُنتُمْ عَلَى شَفَا حُفْرَةٍ مِّنَ النَّارِ فَأَنقَذَكُم مِّنْهَا ﴾ وهؤلاء سيردونكم إلى هذه الحفرة، وها هو اللهُ من جديد ينقذنا منها، مظهر من ينقذنا منها، مظهر من عنها، ويوجِّهُنا إلى ما ينقذنا منها، مظهر من مظاهر رحمته العظيمة، بعد أن يردونا بعد إيماننا كافرين، يعني أن نكون من أهل النار، أليس كذلك؟ إذا قد أنقذناكم أول مرة، انتبهوا، أليس معناها هكذا؟

هؤلاء يعملون على أن يردوكم في الحفرة، ثم هأنا الآن أعمل على إنقاذكم من النار، كأنه يقول لنا هكذا، وهو يوجِّهُنا إلى أن نتقيه حق تقاته، وأن نعتصم بحبله، وأن نكون هكذا بمستوى مواجهة هؤلاء الذين يريدون أن يردونا إلى حفرة جهنم من جديد ﴿وَكُنتُم عَلَى شَفًا حُفْرَةٍ مِّنَ النَّارِ فَأَنقَذَكُم مِّنْهَا﴾ إذا استنقذوا أنفسكم من جديد في مواجهة هؤلاء بما أقدِّمه لكم من هدايتي، هكذا معنى قول الله سبحانه وتعالى.

ثُمَّ يقوَّل بأنَّ المسألة هي أشياء مؤكدة القضية آيات ومعنى آيات أعلام لحقائق واضحة حقائق لا بد منها أن تقع في واقع الحياة اذا سمحتم لها أن تقع حقائق من قبله يتحدَّث عنها ﴿كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ ﴾ بعبارات لا أوضح منها بيان ﴿آيَاتِهِ ﴾ أي حقائقه ، هذه الآيات التي هي ترشد إلى حقائق أنكم إذا لم تكونوا على هذا النحو ستوقعون أنفسكم من جديد في حفرة جهنم ، هذه حقيقة ؟ أنتم إذا لم تكونوا على هذا النحو ستوقعون أنفسكم من جديد في حفرة جهنم ، هذه حقيقة .

﴿كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمْ آيَاتِهِ لَطَّكُمْ تَهْتَدُونَ﴾ (آل عمران:١٠٠) إلى ماذا؟ تهتدون إلى ما ينقذكم من جهنم أن تعودوا فيها من جديد ﴿وَكُنتُمْ عَلَىَ شَفًا حُفْرَةٍ ﴾ كدتم أن تقعوا فيها، إذاً هؤلاء هم يدفعونكم إلى أن تكونوا كافرين من أجل ماذا؟ أن يوقعوكم في جهنم.

وهو سبحانه وتعالى يريد أن نهتدي بهداه؛ ولهذا قال: ﴿لَقَلَّكُمْ تَهْتَـدُونَ﴾ تهتـدون إلى ما يريـد أن تكونوا عليه كأمة تسير في طريق الجنة، في طريق رضوان الله، تسير في طريـق العـزة، في طريـق الرفعـة والمكانـة، طريق العلو، السمو الذي أراد الله سبحانه وتعالى أن يكون لعباده المؤمنين. ﴿لَقَلَّكُمْ ﴾ لأجل أن تهتـدوا إذا كنـتم تريدون أن تهتدوا، هل هناك أوضح من هذه الآيات التي تبين لنا كيف أن الله سبحانه وتعالى يرعانا، كيف أنه يرحمنا، كيف أنه يرحمنا، كيف أنه على هدايتنا ـ إن صحت هذه العبارات لكن لا نملك إلا هي كلمة (حريص) ونحوها ـ أنه رحيم بنا أقصى ما يمكن أن يتصوّر الإنسان من معاني الرحمة. صدق الله العظيم.

أسال الله أن يوفقنا جميعاً لـما فيه رضاه، ويهدينا بهديه، ويجمع كلمتنا على الاعتصام بحبله.

والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته.

[الله أكبر / الموت المريكا / الموت المسرائيل / المعنة على المعود / النصر للإسلام]

تم هذا الإخراج الجديد بعد مزيد من المراجعة والمقابلة مع (الكاسيت) الصوتي بتاريخ: ١٤٣٧ هـ الموافق: ١٩/٩ / ٩/ ٢٠١٦م





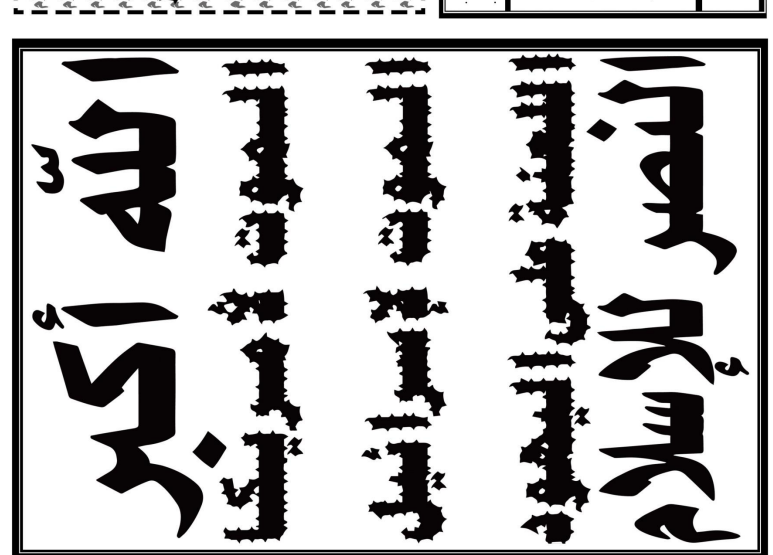
## اللعنة على اليهود النصر للإسلام



### دروس من هدي القرآن الكريم ألقاها السيد/ حسين بدر الدين الحوثي

| الدرس الرابع ٢٠٠٢/١/١٢م                          | الدرس الثالث ٢٠٠٢/١/١١م                   | الدرس الثاني ٢٠٠٢/١/٩                        | الدرس الأول ٢٠٠٢/١/٨م                                                     | دروس من سورة آل عمران                              |
|--------------------------------------------------|-------------------------------------------|----------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|
| الدرس الرابع ٢٠٠٢/١/١٦م                          | الدرس الثالث ٢٠٠٢/١/١٥م                   | الدرس الثاني ٢٠٠٢/١/١٤م                      | الدرس الأول ٢٠٠٢/١/١٣م                                                    | دروس من سورة المائـــدة                            |
|                                                  |                                           | دروس معرفـــة الله                           |                                                                           |                                                    |
| نعم الله الـدرس الـخـامـس                        | نعم الله الـدرس الـرابـع                  | نعم الله الـدرس الثـالث                      | نعم الله الـدرس الـثـانـي                                                 | الثقة بالله ـ الدرس الأول                          |
| ۲۰۰۲/۱/۲۲م                                       | ٢٠٠٢/١/٢١                                 | ٢٠٠٢/١/٢٠م                                   | ٢٠٠٢/١/١٩م                                                                | ٢٠٠٢/١/١٨                                          |
| وعده ووعيـده الـدرس العـاشـر                     | وعـده ووعيـده الـدرس التـاسـع             | عظمـة الله الـدرس الثـامـن                   | عظمـة الله الـدرس السـابـع                                                | عظمـة الله الــدرس الســـادس                       |
| ٢٠٠٢/١/٢٩                                        | ۲۰۰۲/۱/۲۸                                 | ٢٠٠٢/١/٢٦                                    | ٢٠٠٢/١/٢٥                                                                 | ٢٠٠٢/١/٢٣م                                         |
| وعـده ووعيـده الـدرس الخامس                      | وعده ووعيده السدرس الرابع                 | وعـده ووعيـده الــدرس الثالث                 | وعـده ووعيـده الــدرس الثانـي                                             | وعــده ووعيــده الـــدرس الحــادي                  |
| عشـر ٢٠٠٢/٢/٨م                                   | عشر ٢٠٠٢/٢/٦م                             | عشــر ٢٠٠٢/٢/٥م                              | عشــر ٢٠٠٢/٢/٤م                                                           | عشــر ٢٠٠٢/١/٣٠م                                   |
|                                                  |                                           | دروس متضرقــــة                              |                                                                           |                                                    |
| في ظلال دعاء مكارم الأخلاق (٢)                   | في ظـلال دعاء مـكارم الأخلاق (١)          | الهويـة الإيـمانـيــة                        | ﴿اشْتَرَوْا بِآيَاتِ اللَّهِ ثَمَنًا قَلِيلاً﴾                            | الصرخــة في وجــه المســتكبرين                     |
| ٢٠٠٢/٢/٢م                                        | ٢٠٠٢/٢/١م                                 | ۲۰۰۲/۱/۳۱                                    | ٢٠٠٢/٦/٤٤م                                                                | ۱۷/ ۱/ ۲۰۰۲م                                       |
| ﴿وَلَـنِ تَرْضَى عَنـكَ الْيَهُ ودُ وَلاَ        | معنى ال <u>تسبي</u> ح                     | معنى الصلاة على محمـد وعلى آل                | لتحذن حذو بني إسرائيل                                                     | خطر دخول أمريكا اليمن                              |
| النّصَـارَى﴾ ٢٠٠٢/٢/١٠م                          | ٢٠٠٢/٢/٩م                                 | محمد ٢٠٠٠٢/٢/٨م                              | ۲۰۰۲/۲/۷                                                                  | ۲۰۰۲/۲/۳م                                          |
| دروس مـن وحـي عـاشـوراء                          | خطورة الـمـرحـلــة                        | مسؤولية طلاب العلوم الدينية                  | الإرهـــاب والســــــــــــــــــــــــــــــــــــ                       | ﴿وَإِذْ صَرَفْنَا إِنَيْكَ نَفَرًا مِّنَ الْجِنِّ﴾ |
| ۲۰۰۲/۳/۲۳                                        | ٢٠٠٢/٣/١٦                                 | ٢٠٠٢/٣/٩م                                    |                                                                           | ٢٠٠٢/٢/١١م                                         |
| الإسلام وثقافة الاتباع                           | ﴿وَأَنفَقُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ ﴾        | آيــات من سورة الكهف                         | ال <u>ثقافة القرآنية</u>                                                  | ﴿وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي لِلّهِ﴾                    |
| ٢٠٠٢/٩/٢م                                        | ٢٠٠٢/٩/٢م                                 | الجمعة ٢٠٠٣/٨/٢٩                             | ٢٠٠٢/٨/٤م                                                                 | ٢٠٠٢/٧/٢٦م                                         |
| دروس من غــــــزوة أحـــــد<br>ذو الحجـة ١٤٢٢هــ | يــوم القـدس العالمــي<br>۲۸ رمضان ۱٤۲۲هـ | أمــــر الولايــــة<br>١٨ من ذي الحجة ١٤٢٢هـ | مسؤوليــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                | لا عــــــــــــــــــــــــــــــــــــ           |
| ﴿وَأَقِيمِ الصَّلاةَ لِذِكْرِي﴾ ١٤٢٣هـ           | حديـــــث الولايـــــة                    | ذكرى استشهاد الإمام علي الطَّلِيَّالِ        | الشعسار سسلاح ومسوقسف                                                     | آیــــات من سورة الواقعــــة                       |
|                                                  | ١٨ من ذي الحجة ١٤٢٣هـ                     | ١٩ رمضان١٤٣هـ                                | ۱۱ رمضان ۱٤٢٣هـ                                                           | ۱۰ رمضان ۱٤۲۳هـ                                    |
| ﴿وَسَارِعُوا إِلَى مَفْفِرَةٍ مِّن رَّبِّكُمْ    | ﴿فَإِمَّا يَأْتِيَنَّكُم مِّنِّي هُدًى﴾   | الوحدة الإيمانيسة                            | ﴿إِنَّ الَّذِيـَـٰنِ قَالُـوا رَبُّنَـا اللَّهُ ثُـمَّ<br>اسْــتَقَامُوا﴾ | المسوالاة والسمعاداة ١٤٢٣هـ                        |
| ، تاریخ ۲۰۰۳/٦/۳                                 | ابع من تاريخ ٥/٢٨ /٢٠٠٣م إلى              | من الدرس الأول إلى الدرس الس                 | دروس مديح القرآن ا                                                        | من نحن ومن هم                                      |
|                                                  | ١٠ هــ                                    | شهـر رمـضـان الـمبـارك ٢٢٤                   | دروس                                                                      |                                                    |
| سورة البقرة: الآيات(١١٥ـ١٤٥)                     | سـورة البقرة: الآيات (١١٤.١٠٤)            | سـورة البقرة: الآيات (٦٧ـ١٠٣)                | سورة البقرة: الآيات (٤٠ـ ٦٦)                                              | سورة البقرة: الآيات (٢١_ ٣٩)                       |
| ٧ رمضان ١٤٢٤هـ                                   | ٦ رمضان ١٤٢٤هـ                            | ٥ رمضان ١٤٢٤هـ                               | ٤ رمضان ١٤٢٤هـ                                                            | ٣ رمضان ١٤٧٤هـ                                     |
| الآيات(٢٧٥من البقرة ٣٦ من                        | سورة البقرة: الآيات(٢٥٣_٢٧٤)              | سورة البقرة: الآيات(٢١٥-٢٥٢)                 | سورة البقرة: الآيات(١٨٧_٢١٤)                                              | سورة البقرة: الآيات (١٤٦ـ١٨٦)                      |
| آل عمران) ١٢ رمضان ١٤٧٤هـ                        | ١١ رمضان ١٤٢٤هـ                           | ١٠ رمضان ١٤٢٤هـ                              | ٩ رمضان ١٤٢٤هـ                                                            | ٨ رمضان ١٤٢٤هـ                                     |
| سورة النساء: الآيات (١٦٦ـ٢٦)                     | سورة النساء: الآيات (١-٢٤)                | سورة آل عمران: الآيات (١٦١ـ                  | سورة آل عمران: الآيات                                                     | سـورة آل عمران: الآيات (٩٦_٩١)                     |
| ١٨ رمضان ١٤٢٤هـ                                  | ١٧ رمضان ١٤٢٤هـ                           | آخر السورة) ١٦ رمضان ١٤٢٤هـ                  | (١١٦-٩٢) ١٤ رمضان ١٤٢٤هـ                                                  | ١٣ رمضان ١٤٧٤هـ                                    |
| سورة الأنعام: الآيات (١_٣٩)                      | سورة المائدة: الآيات (٥٥_آخر              | سورة المائدة: الآيات (٢٧ ـ ٥٧)               | سورة المائدة: الآيات (١_ ٢٦)                                              | سورة النساء: الآيات (١٣٥_ آخر                      |
| ٢٤ رمضان ١٤٢٤هـ                                  | السورة) ٢٢ رمضان ١٤٢٤هـ                   | ٢٢ رمضان ١٤٢٤هـ                              | ٢١ رمضان ١٤٢٤هـ                                                           | السورة) ٢٠ رمضان ١٤٢٤هـ                            |
| سورة الأعراف: الآيــات (١٦٣ــ                    | سورة الأعسراف: الآيسات                    | سورة الأعراف: الآيات (١-١٣٧)                 | سورة الأنعام: الآيات (١٠٣_ آخر                                            | سـورة الأنعام: الآيات (٣٩_ ١٠٢)                    |
| آخر الســورة) ٢٩ رمضان١٤٢٤هــ                    | (١٦٢ـ/١٦٨) ٢٨ رمضان ١٤٢٤هـ                | ٢٧ رمضان ١٤٢٤هـ                              | السورة) ٢٦ رمضان ١٤٢٤هـ                                                   | ٢٥ رمضان ١٤٢٤هـ                                    |





180 % at 18

一方の大人

181 281

ありべんび

| ۱                                      |         |                                                 |         |         |         |             |                  |        |                   |                     |
|----------------------------------------|---------|-------------------------------------------------|---------|---------|---------|-------------|------------------|--------|-------------------|---------------------|
|                                        |         | الصف:<br>السنة الدراسية:                        | الصف:   | *       | N.      | الله أكبر   | 1                |        |                   | الاسم :<br>المدرسة: |
| 100.00                                 | الثامنة | الثالثة الرابعة الخامسة السادسة السابعة الثامنة | السادسة | الخامسة | الرابعة |             | الأولى   الثانية | الأولى | الأيسام           |                     |
| 76                                     |         |                                                 |         |         |         |             |                  |        | السبت             | ۳                   |
| 14000000000000000000000000000000000000 |         |                                                 |         |         |         |             |                  |        | الأحد             |                     |
| *                                      |         |                                                 |         | 8       |         | is a second |                  |        | الإثنين           | Ŗ                   |
| -                                      |         |                                                 |         |         |         |             |                  |        | الثلاثاء          | <b>()</b>           |
| **                                     |         |                                                 |         |         |         |             |                  |        | الأربعاء          | 7                   |
| _                                      |         |                                                 |         |         |         |             |                  |        | الخميس            | )                   |
|                                        | 70      | النصر للإسلام                                   | 4       | 7       |         | **          | 1                | 9 11   | اللعنة على اليهود | ***                 |