دروس من هدي القرآن الكريم

## في ظلال وعاء مكارم الأخلاق

(الدرس الأول)

ألقاها السيد/ حسين بدر الدين الحوثي بتاريخ: ١٩ من ذي القعدة ١٤٢٢هـ الموافق: ٢٠٠٢/٢/١م

اليمن \_ صعدة

هذه الدروس نُقلت من تسجيل لها في أشرطة (كاسيت) وقد أُلقيت ممزوجة بمفرداتٍ وأساليبَ من اللهجة المحلية العامية.

وحرصًا منا على سهولة الاستفادة منها أخرجناها مكتوبة على هذا النحو.

والله الموفق.

إعداد: يحيى قاسم أبو عَوَّاضَة

## بسم الله الرحمن الرحيم

اللهم صلّ وسلم على سيدنا محمد وعلى آله الطاهرين.

الحمد لله رب العالمين ﴿الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي هَدَانَا لِهَذَا وَمَا كُنَّا لِنَهْتَدِيَّ لَوْلاً أَنْ هَدَانَا اللَّهُ ﴾(الأعراف:٤٠).

في دعاء مكارم الأخلاق ـ للإمام زين العابدين علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب (عليهم السلام) ـ فيـ ه ما ينبه على أشياء كثيرة مما يجب أن يكون الإنسان فيها راجعاً إلى الله يطلبها منه، يطلب الهداية إليها منه، يطلب التوفيق إليها منه.

الإنسان لا يستطيع من خلال الاعتماد على نفسه أن يحقق لنفسه الهداية والتوفيق في المجالات الـتي تـرتبط بحياته، وبما يتعلق بآخرته، هنا يقول الإمام زين العابدين المنطقة: (اللهم صل على محمد وعلى آله، وبلّغ بإيماني أكمل الإيمان) هو على ما هو عليه من العبادة والتقوى لم يحدث في نفسه غرور، ولا إعجاب بحالته التي هو عليها، وهو من سُمِّي ـ لِما كان عليه ـ (زين العابدين، وسيد الساجدين) ما زال يطلب من الله أن يبلّغ بإيمانه أكمل الإيمان.

القرآن الكريم تضمن في آياته الكريمة داخل سور متعددة الحديث عن الإيمان، وأعلى درجات الإيمان، وأكمل الإيمان، من مثل قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ زَادَتُهُمْ إِلاَيمان، من مثل قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَمْ يَرتّابُوا وَجَاهَدُوا بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أُولَيْكَ هُمُ الصَّادِقُونَ ﴿العَجرات:٥١).

مطلب مهم، وغاية تستحق أن يسعى الإنسان دائماً إلى الوصول إليها: أن تطلب من الله أن يبلغ بإيمانك أكمل الإيمان، لا ترض بما أنت عليه، لا تقف فقط على ما أنت عليه فتضع لنفسك خطّاً لا تتجاوزه في درجات الإيمان، وفي مراتب كمال الإيمان. من يرضى لنفسه أن يكون له خط مُعيَّن لا يتجاوزه في إيمانه فهو ممن يرضى لنفسه بأن يظل (تحت) وأن يظل دون ما ينبغي أن يكون عليه أولياء الله. الإنسان المؤمن هو جندي من جنود الله، وميدان تدريبه، ميدان ترويضه ليكون جندياً فاعلاً في ميادين العمل لله سبحانه وتعالى هي الساحة الإيمانية، ساحة النفس، كلما ترسَّخ الإيمان في نفسك كلما ارتقيت في درجات كمال الإيمان كنت جندياً أكثر فاعلية، وأكثر تأثيراً، وأحسن وأفضل أداء.

نحن نرى الدول كيف تختار من داخل الجيش فرقاً مُعيَّنة تدربها تدريبات خاصة، تدريبات واسعة، وتدريبات شاملة لمختلف المهام، تدريبات على مختلف الحركات ليكون أولئك الجنود داخل تلك الفرقة في مستوى الفاعلية لتنفيذ مهام مُعيَّنة، مهام صعبة، وتلك المهام وتلك القضايا التي هي في ذهن رئيس دولة أو مَلِك هي دون ما ينبغي أن يكون في رأس المؤمن في ميادين العمل لله سبحانه وتعالى، مهام واسعة.

الجندي قد ينطلق في تنفيذ مهام كلها تنفيذية، كلها حركة، لكن جندي الله مهامه تربوية، مهامه تثقيفية، مهامه جهادية، مهامه شاملة، يحتاج إلى أن يروض نفسه، فإذا ما انطلق في ميادين التثقيف للآخرين، السدعوة للآخرين، إرشادهم، هدايتهم، الحديث عن دين الله بالشكل الذي يُرسِّخ شعوراً بعظمته في نفوسهم فإنه يجب أن يكون على مستوى عالٍ في هذا المجال. جندي الجيش العسكري في أي فرقة، لا يحتاج إلى أن يمارس مهام من هذا النوع، مهامه حركة في حدود جسمه، قفزة من هنا إلى هناك، أو حركة سريعة بشكل مُعيَّن.

لكن أنت ميدان عملك هي نفس الإنسان، وليس بيته لتنهبه، وليس بيته لتقفر فوق سطحه، الجندي قد يتدرب ليتعلم سرعة تجاوز الموانع، أو سرعة القفز، أو تسلق الجدران، أو تسلق البيوت، لكن أنت ميدان عملك هو نفس الإنسان، الإنسان الذي ليس واحداً ولا اثنين، بل آلاف البشر، ملايين البشر، تلك النفس التي تغزى من كل جهة، تلك النفس التي يأتيها الضلال من بين يديها ومن خلفها وعن يمينها وعن شمالها.

فمهمة المؤمن يجب أن ترقى بحيث تصل إلى درجة تستطيع أن تجتاح الباطل وتزهقه من داخل النفوس، ومتى ما انزهق الباطل من داخل النفوس انزهق من واقع الحياة ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا

**بأنفسهم** (الرعد:١١).

وانتُ جُنديُّ تنطلق في سبيل الله سترى كم ستواجهك من دعايات تثير الريب، تثير الشك في الطريق الذي أنت تسير عليه، تشوِّه منهاجك وحركتك أمام الأخرين، دعايات كثيرة، تضليل كثير ومتنوع ومتعدد، وسائل مختلفة ما بين ترغيب وترهيب

الجندي المسلح بالإيمان إذا لم يكن إلى درجة أن تتبخر كل تلك الدعايات، وكل ذلك التضليل، بل يستطيع أيضاً أن يجعلها كلها لا شيء ـ سواءً إذا ما وُجِّهت إليه، أو وجِّهت لمن هم في طريقه، لمن هم ميدان عمله ـ لأن هذا هو الواقع، واقع الحق إذا ما وجد من يستطيع أن ينطق به، إذا ما وجد من يفهمه، وفي الوقت نفسه يجد آذاناً مفتحة واعية فإنه وحده الكفيل بإزهاق الباطل بمختلف أنواعه، ومن أي جهة كان، ومن أي مصدر كان ﴿وَقُلُلُ جَاءَ الْحَقِّ وَزَهَقَ الْبَاطلُ إِنَّ الْبَاطلُ كَانَ زَهُوقًا ﴿ رَهُوقَ بطبيعته إذا ما هاجمه الحق.

لكن ذلك الحق الذي يُقدَّم بصورته الكاملة، ذلك الحق اللذي يُقلَّم بجاذبيته، بجماله، بكماله، بفاعليته وأثره في الحياة، هو الذي يزهق الباطل. لو قُدِّم الحق في هذه الدنيا من بعد موت الرسول رسلي ولأم علي رحلي ولا المرحل وترك لمثل الإمام علي بن أبي طالب العلى للها الرجل الكامل الإيمان ـ لَمَا عاش الضلال ولَمَا عشعش في أوساط هذه الأمة، ولَمَا أوصلها إلى ما وصلت إليه من حالتها المتدنية.

غير صحيح، بل باطل أن يقال: بأن أهل الحق دائماً يكونون مستضعفين، وأن من هم على الحق ـ دائماً ـ يكونون ضعافاً، وأن شأن الدنيا هكذا، إن هذا منطق من لا يعرفون كيف يقدِّمون الحق، منطق من لا يعزال في ثقافتهم الكثير من الدخيل، من الضلال من قبل الآخرين، أيُّ منطق هذا أمام قوله تعالى: ﴿وَقُلْ جَاءَ الْحَقُّ وَزَهَقَ الْبَاطِلُ إِنَّ الْبَاطِلُ كَانَ زَهُوقاً بطبيعته، لا يستطيع أن يقف إذا قدِّم الحق.

من الذّي يمكن أن يُقدّم الحق؟ هو من يسعى دائماً لأن يطلب من الله أن يبلّغ بإيمانه أكمل الإيمان، عندما تكون متعبداً لله فحاول دائماً أن تدعو الله أن يبلغ بإيمانك أكمل الإيمان، حاول دائماً أن تبحث عن أيّ جلسة عن أيّ اجتماع عن أيّ شيء يكون مساعداً لك على أن يبلغ إيمانك أكمل الإيمان.

قد يرضى بعض النّاس لنفسه حالة مُعيَّنة فلا يرى نفسه محتاجاً إلى أن يسمع من هنا أو من هنا، ويظن بأن ما هو عليه فيه الكفاية وانتهى الأمر، لكن وجدنا كم من هذا النوع، أعداداً كبيرة لا تستطيع أن تزهق ولا جانباً من الباطل في واقع الحياة، وفي أوساط الأمة. إذا كنت طالب علم فلا ترض لنفسك بأن تكتفي بأن تنتهي من الكتاب الفلاني والمجلدات الفلانية والفن الفلاني وانتهى الموضوع، وكأنك إنما تبحث عمَّا يصح أن يقال لك به عالم أو علاَّمة. حاوِلُ أن تطلب دائماً، وأن تسعى دائماً بواسطة الله سبحانه وتعالى، أن تطلب منه أن يبتلغ بإيمان.

كم في هذه الدنيا، وكم في أوساطنا من الكثير من نوعيتنا النين نحن نتاعي الإيمان، ولكننا نجد أن من يستطيعون أن يُغيِّروا في واقع الحياة هم العدد القليل جداً من المؤمنين: أولئك الذين يسعون لأن يبلغ إيمانهم أكمل الإيمان، ويدعون الله أن يبلغ بإيمانهم أكمل الإيمان، وإلا فالمؤمنون ـ إن صح التعبير ـ أو أدعياء الإيمان من نوعيتنا كثير، ومعنى أننا ندَّعي الإيمان أننا نمتلك الحق، لكن ما بال هذا الحق الذي معنا لا يستطيع أن يُزهق أيَّ شيء من الباطل؟! ﴿وَقُلْ جَاءَ الْحَقُّ وَزَهَقَ الْبَاطِلُ إِنَّ الْبَاطِلَ كَانَ زَهُوقًا ﴾ لماذا لا يكون الباطل زهوقاً أمام الآلاف من مُدَّعي الإيمان في مختلف المناطق؟

لاذا يكاد الحق يزهن من أنفسهم هم؟ ناهيك عن أن يُزهقوا الباطل من نفوس الآخرين أو من واقع الحياة، ربما لأننا جميعاً مؤمنون من هذا النوع الذي يرضى بأن يرسم لنفسه خطاً مُعيَّناً لا يتجاوزه فيصبح ذلك الخط هو المانع له دون أن يزداد معرفة، دون أن يزداد هدى، هو الحاجز الذي يمنعه أن يبحث عن أيِّ مصدر للهداية، أن يحضر في جلسة مُعيَّنة، في مسجد مُعيَّن، يستمع لشريط مُعيَّن، يتدبَّر كتاب الله بشكل جدي، يقرأ صفحات هذا الكون، وتأملات حياة الناس في هذا العالم، وأحداث هذا العالم! ما أكثر ما تصنع من إيمان في نفسك!

هل أحد منا يرى أن بينه وبين الإمام زين العابدين اللَّه نسبَة في فضله، في إيمانه، في كماله، في عبادته، في تقواه؟ الفارق كبيرٌ جداً بيننا وبينه، لكنه ها هو يقول ويـدعو الله سبحانه وتعالى. لماذا يـدعو الله سبحانه

وتعالى؟ لان الإنسان ـ أحياناً ـ قد يعتقد بأنه قد اطَّلع على مصادر الهدى كلها.

الإنسان بضعف إدراكه ومعرفته المحدودة ـ حتى وإن كان جاداً ـ يبدو له وكأن مصادر الهدى كاملة قد قدّمت اليه وانتهى الموضوع، فلا يفكر أن يبحث أو أنه بحاجة إلى المزيد، هذه حالة تحصل عند الناس، لكن ارجع إلى الله هو الذي يعلم أنك بحاجة إلى المزيد هـو إلى المزيد، وإلى المزيد من مصادر الهدى والمعرفة والإيمان.

لا تقل في نفسك: يكفي، يبدو أنني قد فهمت من خلال شهر مُعيَّن من خلال سنة مُعيَّنة من الدراسة، يبدو أنني قد فهمت كل شيء وأصبح الذي في نفسي كفاية، بل تحاول دائماً طول حياتك، وكلما قرأت كتاب الله تدعو الله دائماً أن يهديك بكتابه، وأن يوفقك لفهم كتابه لتزداد إيماناً، تزداد إيماناً، تزداد إيماناً.

حتى وإن وصلت إلى درجة أولئك: ﴿الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ ﴾ الانفال: › وهل نحن وصلنا هذه؟ لا نزال بعيداً ﴿الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَخُوفاً منه من الله وخوفاً منه ، هذه الدرجة؟ لا إذاً لا يزال الطريق طويلاً داخل أنفسنا لنصل بها إلى هذه الدرجة إن شاء الله .

﴿وَإِذَا تُلِيَتُ عَلَيْهِمُ آيَاتُهُ زَادَتُهُمْ إِيمَانًا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتُوَكَّلُونَ ﴾ (الانفان: ) ثلاث صفات مهمة جداً: خوف من الله، خشية من الله، اشتياق إلى الله، توجل له القلوب، حرص على الهداية، معرفة لعظمة وقيمة الهداية فيردادون إيماناً كلما ثليت عليهم آيات الله، وكلهم ثقة بالله، ثقة قوية بالله، يتوكلون على الله ﴿وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتُوَكَّلُونَ ﴾. لا نزال دون هذا المستوى في المجالات الثلاثة كلها، أليس كذلك؟ قد يقول البعض: (الحمد لله، والله إن كل منا يعرف ما له وما عليه، وقد سمعنا الذي فيه الكفاية ويكفي، وسنمشى على الذي قد فهمناه، وانتهى الموضوع).

حاول دائماً، دائماً، دائماً، هكذا، ومتى رأيت نفسك أنه ليس هناك شيء من مصادر الهداية إلا وأنت قد استكملته فاعرف بأن معرفتك قاصرة، فارجع إلى الله هو من لا يزال يعلم بأن هناك الكثير الكثير مما أنت بحاجة إليه في ميدان الهداية وتقوية إيمانك كرزين العابدين) من كان قمة في العبادة والتقوى والفهم لكتاب الله سبحانه وتعالى، فلا يزال يقول: (اللهم بلغ بإيماني أكمل الإيمان).

إذا كنا لا نزال نحتاج إلى مَن يُوجِّهنا، مَن يَدَفَعنا إلى أن تكون نفوسنا فيها ذرة من روح الجهاد الذي هو من أعطم ما تناوله القرآن الكريم من أعمال المؤمنين فنحتاج إلى من يدفعنا، ويشجعنا، ويوعينا، ويفهمنا، ونحتاج إلى بعضنا البعض؛ أليس هذا يدل على أننا لا نزال هابطين كثيراً؟ أين نحن من درجة أن تكون هذه مسألة مفروغاً منها عندنا، فنحن الذين ننطلق إلى الآخرين لنجعلهم هم مَن يحملون الروحية التي نحملها؟ ألسنا لا نزال بعيدين عن هذه؟ ما أكثر المتوجِّسين فينا ممن لم يصل إلى درجة أن يقطع على نفسه إلزاماً بأن يثقف نفسه بثقافة القرآن بما فيها أن يحمل روحية الجهاد التي يريد القرآن منه أن يحملها! لا نستطيع ـ وأنا واحدٌ منكم ـ أن نقطع بأننا وصلنا إلى هذه الحالة.

إذا كان زين العابدين الله يمكن فعلاً أن تصدق عليه تلك الصفات التي ذكرها الله للمؤمنين بما فيها الجهاد في سبيل الله، وإن كان الواقع الذي عاش فيه واقعاً مظلماً، أمَّة هُزِمت وقهرت، وأذلّت تحت أقدام يزيد وأشباه يزيد. لكنه هو من عمل الكثير الكثير وهو يُوجِّه، وهو يعلّم، وهو يُربِّي، أليس الإمام زيد الله هو ابنه؟ من أين تخرَّج الإمام زيد إلا من مدرسة أبيه زين العابدين الله الهاه .

إن الحالة التي كان فيها حالة شديدة فعلاً، بالغة الشدة، النفوس مقهورة ومهزومة، والأفواه مُكمَّمة، لكن زين العابدين الله من أولئك الذين يفهمون بأن المجالات دائماً لا تغلق أمام دين الله فانطلق هو ليعلم ويُربِّي، ويصنع الرجال لأنه يعلم أنه إن كان زمانه غير مهيأ لعملٍ ما فإن الزمان يتغير فسيصنع رجالاً للمستقبل، وصنع فعلاً، وخرج الإمام زيد المستقبل شاهراً سيفه في سبيل الله، وترك أمة لا تزال تسير على نهجه من ذلك اليوم إلى الأن.

هو عبرة للعلماء، قدوة للمعلمين الذين يرون بأن الأوضاع قد أطبقت، والناس لم يعودوا بالشكل الذي يمكن أن يؤثر فيهم كلام، أو يحركهم كلام، لينطلقوا في نصر الحق، ومقاومة الباطل وإزهاقه، فليسلكوا طريقة زين العابدين الإمام علي بن الحسين الله الجمع ولو خمسة من الطلاب تختارهم ثم علّمهم، قدّم لهم الدّين كاملاً،

ابعث في نفوسهم الأمل، علمهم الأمل الذي يبعثه القرآن الكريم، لا تسمح بأن يكونوا عبارة عن نُسَخ للواقع الذي أنت فيه، لا تسمح أن تمتد هزيمتك النفسية إلى أنفسهم، حاوِلَ دائماً أن تعلّمهم كيف يكونون رجالاً، كيف يكونون جنداً لله، كيف يكونون من أنصار الله، كيف يعملون في سبيل الله لإعلاء كلمته ورفع رايته.

الكثير ممن يعلمون لا ينطلقون هذا المنطلق، إما لأنه قد يرى أن بعض تلاميذه ليسوا ممن يثق بأن يكلمهم بكل شيء، إذا فاختر لك تلاميذ خاصين، تلاميذ تختارهم ممن نفسياتهم قوية، ممن هم مؤهلون لحمل العلم، ممن هم مؤهلون لأن ينطلقوا للعمل في سبيل الله، فعلمهم، وإن لم يكونوا إلاّ ثلاثة أشخاص، وإن لم يكن إلاّ شخصاً واحداً.

لا يجوز أن نمشي في حياتنا هكذا جيلاً بعد جيل، ومساجدنا تكتظ بحلقات العلم، وكثيرٌ من منازل علمائنا أيضاً تقام فيها حلقات العلم لكنها في معظمها حلقات باردة، لا تصنع أكثر من امتداد للواقع المظلم، وامتداد للهزيمة النفسية، نتوارثها جيلاً بعد جيل، يتلقاها التلميذ من أستاذه، وعندما يصبح هذا التلميذ أستاذاً أيضاً يحملها للأخرين ويلقنها للآخرين، ندرُس فنوناً مُعيَّنة، لا تتحدث بجدية عن مختلف المواضيع المهمة، حتى أصبح الواقع هو نسيان ما يجب أن يتحرك الناس فيه.

وكلنا نعرف ذلك الظرف القاهر الذي كان يعيشه زين العابدين الله لكن علينا أن ننظر ماذا عمل زين العابدين الله بنى زيداً وبنى الكثير من الرجال، الذين انطلقوا فيما بعد حركة زيدية جهادية جيلاً بعد جيل على امتداد مئات السنين.

هو نفسه كان يقول: (اللهم بلّغ بإيماني أكمل الإيمان) وقد يكون في واقعه ليس ممن رضي لنفسه تلك الحالة التي كان عليها، لكن ذلك هو أقصى ما يمكن أن يعمله، لا يستطيع أن يخرج هو فيعلن الدعوة إلى إعلاء كلمة الله ونصر دين الله، ليس لضعفه هو، أو لعدم كماله، وإنما رأى الناس من حوله كلهم مهزومين، كلهم مقهورين، فمن الذي يستطيع أن يحركهم؟

وهذه أحياناً تحصل، تحدث وضعيات كهذه، لكنها وضعيات هي نتيجة تقصير من قبل الناس أنفسهم يوم تخاذلوا مع علي الحلال كانت نتيجة تخاذلهم قوة للباطل في جانب بني أمية، جعلت مواجهتهم لذلك الباطل في أيام الإمام الحسن الحلال المناطل في أيام الإمام الحسن الحلال أكثر صعوبة أيضاً، وصل الحال إلى أن يصبح واقع الأمة في عصر الإمام زين العابدين الحلال الهزيمة المطلقة، هي الحالات السيئة التي يصنعها تخاذل الناس.

هي حالات يخلقها - أحياناً - ضعف وعي ممن ينطلقون وإن كانوا تحت راية الإمام على السلام ويحملون اسم جند الله، وأنصار الله، لكن وعيهم، لكن إيمانهم القاصر، إيمانهم الناقص أدى إلى أن يرتكبوا جناية فظيعة على الأمة، أولئك (الخوارج) الخوارج: هم مجموعة من جند الإمام على السلام انشقوا عنه في أيام (صفين) بعد أن رفع معاوية وأصحابه المصاحف عندما أحسوا بالهزيمة، وقالوا: بيننا وبينكم كتاب الله، فأولئك المتعبدون على جهل، الجنود الذين هم غير واعين تأثروا بتلك الدعاية، وهكذا سيحصل في كل عصر لأي فئة وإن انطلقوا تحت اسم أنهم جنود لله، وأنصار لله، إذا كان إيمانهم ناقصاً فسيجنون على العمل الذي انطلقوا فيه، سيجنون على الأمة التي يتحركون في أوساطها، سيجنون على الأجيال من بعدهم، وهم من انطلقوا باسم أنهم يريدون أن ينصروا الله، وأن يكونوا من جنده، لكن إيمانهم ناقص، ووعيهم ناقص.

إذا كان ولا بُد كما هو الحال بالنسبة لواقعنا والأمة في مواجهة صريحة مع اليهود والنصارى، مع أمريكا وإسرائيل، ونعن في زمنٍ بلغ التضليل فيه ذروته في أساليبه الماكرة، في وسائله الخبيثة، في خداعه الشديد، فإن المواجهة تتطلب جنداً يكونون على مستوى عالٍ من الوعي.

زين العابدين الطيخ صاغ صحيفته بشكل دروس، في الوقت الذي هي دعاء، دروس وتوجيهات وحقائق، صاغها بشكل دعاء، هو مَن عرف ماذا صنع ذلك الإيمان الناقص، أولئك الجند الذين ينقصهم الكثير من الـوعي، أيام جده علي بن أبي طالب الطيخ أيام الحسن الطيخ وأيام الحسين الطيخ كان أمامه تاريخ رأى فيله ما تركه الإيمان الناقص من أثر سيئ، الجهل، قلة البصيرة، ضعف البصيرة، عدم الوعي.

أتظنون أن انتصار الدولة الأموية، وتمكنها لتقهر الآخرين، ثم تمكنها لأن تصنع أمة أخرى غير الأمة الـتي

أراد محمد رسلى الله عبد رحمى الله وسلم أن يبنيها من ذلك الزمان إلى الآن، أنه فقط قوتهم؟ بل تخاذل من هم يحملون اسم جند الحق، قلة إيمانهم، ضعف إيمانهم، ضعف وعيهم، لماذا انتهت معركة (صفين) دون هزيمة لمعاوية وكانت مؤشرات الهزيمة قد بدأت؟ عندما تخاذل أولئك الجنود من صف الإمام على المحكة وتحت رايته.

لاذا وقد تحرك الإمام الحسن الحسن العلام المسيرة، مسيرة والده الإمام على العلام في العلام إلى أن يقف مقهوراً ويأخذ ما يمكن من الشروط لتأمين مجتمع أهل العراق؟ عندما تخاذل أصحابه. الإمام الحسين العلام التفيية إلى أن يُقتل في كربلاء بسبب ماذا؟ تخاذل أصحابه، التخاذل الذي يصنعه ضعفُ الإيمان، قلة اليقين، انعدام الوعى.

وكان الإمام على السلام يُحدِّر، وعندما كان يحذر كان يُوجِّه تحذيره إلى جيشه، إلى أصحابه، وليس إلى جيش معاوية، يقول لأهل العراق: (والله إني لأخشى أن يُدَال هؤلاء القوم منكم لاجتماعهم على باطلهم وتفرقكم عن حقكم). كان جيش معاوية يجتمعون تحت رايته، ولكن أصحاب الإمام على السلام كانوا يتخاذلون ويتثاقلون، والتفرق قائم بينهم، لا يتحركون إلا بعد عناء وتعب شديد وتحريض مستمر.

ما الذي جعلهم على هذا النحو؟ هو قلة إيمانهم؛ فلهذا كان زين العابدين الله يوم صاغ هذا الدعاء (دعاء مكارم الأخلاق) صدَّره بهذه الفقرة المهمة (اللهم بلغ بإيماني أكمل الإيمان) فأنا رأيت ما عمله ضعف الإيمان في الأمة، ما عمله في الإسلام، ما عمله الإيمان الناقص من آثارٍ سيئة، عدم وعي إلى درجة رهيبة، أن يكون أولئك الناس الذي بينهم علي بن أبي طالب أمير المؤمنين الله للالهم عندما كانوا يرون أنفسهم لا يخافون علياً المله يأمنون جانبه كان يكثر شقاقهم، ونفاقهم، وكلامهم، ومخالفاتهم، وتحليلاتهم، وتمردهم، وأذيتهم.

هكذا يعمل الناس الذين وعيهم قليل، من لا يعرفون الرجال، من لا يقدِّرون القادة المهمين، لأني أنا آمن جانب على التهمة أو الظنة كما كان يعمل معاوية، لا أخاف أن يُدبِّر لي اغتيالاً، لا أخاف أن يصنع لي مشاكل، لا أخاف أن يوجد لي خصوماً يصنعهم من هنا أو من هنا، فكانوا يأمنون جانبه.

وفعلاً من الذي سيخاف من الإمام على النه أن يمكر به، أو يخدعه، أو يضره، أو يؤلب عليه خصوماً من هنا أو هناك يصنعهم كما يعمل الكثير من رالمشايخ (١٠٠) أليس الكثير من المشايخ يعملون هكذا؟ إذا لم تسر في طريقه فإنه يحاول أن يمسك عليك بعض وثائقك ويحاول أن يُوجِد لك غريماً من هنا وغريماً من هناك لترجع إليه راغماً، الناس الذين وعيهم قاصر، إيمانهم ضعيف، هم الذين يعيشون حالة كهذه، كلام كثير وتحدٍ وتحديلات وتثبيط، وهم في ظل شخص عظيم كعلي بن أبي طالب النه النهم يأمنونه.

انظر إلى شخص ذلك القائد العظيم، سترى نفسك آمناً في ظله؛ إذاً هو الشخص الذي يجب أن أكون وفياً معه، إن حالة شعوري نحوه بأنني آمن جانبه يعني أنه رجل عدل، رجل إيمان، رجل حكمة، فهذا هو الذي يجب أن أفي معه، أن أقف بجانبه، وأن أضحي تحت رايته بنفسي ومالي، هي الحالة التي لا يحصل عليها أتباع الطواغيت حتى أبناؤهم، حتى أسرهم، حتى أقرب المقربين إليهم، لا يحصلون على هذه الحالة؛ لأنه يعرف ربما ابنه يخدعه، يمكر به ويأخذ السلطة؛ فهو يخطط له في يخدعه، يمكر به ويأخذ السلطة؛ فهو يخطط له في الوقت الذي هو ينفذ مهامه، القائد يخاف، وهو يخاف، المستشار خائف منه، وهو خائف من مستشاره، هكذا، ومن يعرف الدول هكذا يكون حالهم.

هكذا يكون حال الناس في الدول الطاغوتية، وهكذا يخاف الناس حتى وهم يعملون لله، أليس هذا هو ما يحصل؟ في البلاد الإسلامية على طولها وعرضها، من هو ذلك المؤمن الذي يقول كلمة حق وهو لا يخاف، يخاف أولئك الذين هم من كان يجب أن يصدعوا بالحق، وأن يُعلوا رأس هذه الأمة وأن يرفعوا رايتها؟ لكن هكذا يصنع ضعف الإيمان. فمتى ما جاء لأهل العراق كرصدام) أو كرالحجاج) انقادوا وخضعوا وتجاوبوا وخرجوا بنصف كلمة يُصدرها فيتجاوبون سريعاً.

لكن الإمام علي الله كان يقول لأهل العراق: (قاتلكم الله لقد ملأتم صدري قيحاً) وكان يُـوبِّخهم (يا أشباه الرجال ولا رجال) يوبخهم، لا يخرجون ولا يتحركون إلا بعد الخطب البليغة، والكلمات الجزلة، والكلمات

<sup>(</sup>١) المقصود بالمشايخ في هذا السياق: زعماء القبائل.

المعاتبة، والكلمات الموبخة، والكلمات المتوعدة بسخط الله، والمتوعدة بسوء العاقبة في الدنيا حتى يخرجوا، فإذاً خرجوا خرجوا متثاقلين، مثبطين داخلهم؛ لأنهم كانوا يأمنون جانبه.

هل هذا هو السلوك الصحيح لأمة يقودها مثل علي الله ثم إذا قادها مثل الحَجاج ومثل يزيد ومثل صدام تنقاد ويكفيها نصف كلمة؟ ما هذا إلا ضعف الإيمان، ضعف الوعي، عدم البصيرة.

في ذلك الوقت الذي كانت تلك الحالة تثير دهشة القليل من أصحاب الإمام على الملك الدين كانوا يعرفون عظمة ذلك الرجل، ثم يندهشون وهم ينظرون إلى تلك المجاميع الكثيرة الشقاق والنفاق والتثبط والتراخي والكلمة المفسدة المثبطة من أطرف منافق فيهم تحطمهم وتجعلهم يتقاعدون، كان هناك مجموعة واعية لكنها كانت قليلة.

وهل الإمام على النصلا لم يكن يعمل على أن يصنع لدى الآخرين بصيرة؟ بل كانت خُطبه خُطباً مهمة جداً قادرة على أن تحوِّل الرجال إلى كتل من الحديد، لكنهم أولئك الذين كانوا لا يفتحون آذانهم، هذه هي مشكلة الناس في كل زمان، في أيام رسول الله رسمى الله وملى الله ومعلى النصلا في كل زمان، الذين لا يفتحون آذانهم لا يمكن أن يؤثر فيهم أيُّ شيء، هم الذين يُعجِزون القرآن، ويُعجِزون محمداً رسمى الله معبد رمدى الله ويعجزون علياً النصلا ويعجزون كل أولياء الله، يجعلونهم عاجزين أمامهم، الذين لا يفتحون آذانهم، أو يفتحونها فترة ثم يضعون لأنفسهم خطاً مُعيَّناً ويرون بأنهم قد اكتفوا، هؤلاء هم من تكثر جنايتهم على الأمة وعلى الدِّين جيلاً بعد جيل.

ونحن نحدّر دائماً من أن يضع الإنسان لنفسه خطاً، فإذا رأى بأن ظروف المعيشة هيأته إلى أن يتفرغ أكثـر مـن جانب من جوانب العبادة كالصلاة مثلاً، ثم يستمع موعظة هنا وموعظة هناك مرة أو مرتين ثم يقول: الحمـد لله اكتفىت.

تأتي المتغيرات، وتأتي الأحداث، ويأتي الضلال، والخداع والتلبيس بالشكل الذي ستكون أنت ضحيته، يكاد يضحي حتى بأولئك الكاملين. بعض المتغيرات، وبعض الأحداث، وبعض وسائل التضليل، وأساليب الخداع تكاد تخدع الكبار، أولئك الذين يدعون دائماً (وبلّغ بإيماننا أكمل الإيمان).

ألم يذكر القرآن الكريم عن خداع بني إسرائيل، عن خداع اليهود أنهم كادوا يضلون رسول الله رسلي الله وسلى الله ورحمته أولئك الناس الذين كانوا يجاهدون تحت رايته ألم يكونوا يتعرضون للتثبيط فيتخاذلون من جانب المنافقين، وهم من يسمعون كالم رسول الله رسلي الله وحلي الله وحلى الله وحلى

هَكذا إذا أنت لم ترب نفسك، إذا أنت لم تنم إيمانك ووعيك، فإن المنافقين هم من يُنمُّون نفاقهم، هم من يطورون أساليبهم حتى يصبحوا مَردَة، يصبحوا خطيرين قادرين على التأثير، قادرين على ضرب النفوس ﴿وَمِنْ أَهْلِ الْمَدِينَةِ مَرَدُواْ عَلَى الثّفَاقِ لاَ تَعْلَمُهُم نَحْنُ نَعْلَمُهُم سَنْعَدّبُهُم مَرَّتَينِ ﴿التوبة ١٠٠١) مِن خبثهم استطاعوا أن يستروا أنفسهم حتى عن بقية الناس يستروا أنفسهم حتى عن بقية الناس أنهم منافقون، ثم تنطلق منهم عبارات التثبيط، عبارات الخذلان؛ فيؤثرون على هذا، وعلى هذا، وعلى هذا، تأثيراً كبيراً، هؤلاء مردة، كيف أصبحوا مردة؛ لأنهم هم من يطورون أساليب نفاقهم، من يُنمُّون القدرات النفاقية داخل نفوسهم.

فأنت يا من أنت جنديٌّ تريد أن تكون من أنصار الله ومن أنصار دينه في عصر بلغ فيه النفاق ذروته، بلغ فيه الضلال والإضلال قمته، يجب أن تطور إيمانك، أن تعمل على الرفع من مستوى وعيك.

فإذا لم يكن النّاس إلى مُسْتُوى أن يتُبخُر النفاق أمامهم، أن يتبخُر التّضليل أمامهم، فإنهم هم ـ قَبل أعـدائهم ـ مَن سيجنون على أنفسهم وعلى الدّين وعلى الأمة، كما فعل السابقون، كما فعل أولئك الذين كانوا في ظل رايـة الإمام على اليَّكِيِّ وفي ظل راية الحسن التَّكِيُّ وفي ظل راية الحسين التَّكِيِّ وفي ظل راية زيد التَّكِيِّ.

كان الإمام زيد السلام البصيرة البصيرة البصيرة) يقول في ذلك القرن في مطلع القرن الثاني: (البصيرة البصيرة) يدعو أصحابه إلى أن يتحلوا بالوعي، ألم ينهزم الكثير ممن خرجوا معه؟ ألم يتفرقوا عنه؟ لأنهم كانوا ضعفاء البصيرة، كانوا ضعفاء الإيمان، كانوا قليلي الوعي؛ أدى إلى أن يُستشهّد قائدهم العظيم، أدى إلى أن تستحكم

دولة بني أمية من جديد.

رأينا مآذا عملوا؟ جنوا على الأمة من جديد، فتحملوا أوزار من بعدَهم، وهكذا، الهزيمة في مجال العمل لله، ضعف البصيرة في مجال العمل لله قد يجعلك تترك أثراً سيئاً تتحمل فيه أوزار الأمة، وأوزار الأجيال من بعدك، ليست قضية سهلة، بل خطورة بالغة، خطورة بالغة هي أخطر بكثير من تخاذل الطرف الآخر عن بعضهم بعض؛ لهذا رأينا ماذا حصل في أحُد وهو درس مهم عندما تخاذل أصحاب الرسول رسي ولا مهم عندما بدؤوا يتنازعون، بدأ الفشل، بدأ العصيان، وهم تحت قيادة النبي رسي ولا مهر رسي ولا مهر رسي ولا مهر رسي ولا مهر رسي والله والمؤوا يتنازعون، بدأ الفشل، بدأ العصيان، وهم تحت قيادة النبي ومن والله ورسي والله ورسي والله ورسي والله ورسي والله ورسي والله وجناية على الأمة، جناية على الرسالة، لكن إذا تخاذل جند أبي عمران ١٦٦٠ لتفاذل والله المناف المتخاذلون شيئاً؟ لا مطلوب منهم أن يخرجوا عمّا هم عليه، لكنك أنت متى تخاذلت وأنت تحت راية محمد رسي والم وهر دولي ولا درسي قائت من تهيئ الساحة الأن ينتصر الجانب الآخر (جانب الكفر) فستجنى على الرسالة، وتجنى على البشرية كلها.

أنا أعتقد أن الفساد في العالم كله، المسلمون الأوائل الذين تخاذلوا، والمسلمون الأوائل الذين حرَّفوا، المسلمون الأوائل الذين قعدوا عن نصر دين الله هم من يتحمل جريمة البشرية كلها؛ لأنهم هم من حالوا دون أن تكون هذه الأمة بمستوى النهوض بمسؤوليتها، فتحمل الرسالة إلى كل بقاع الدنيا، كان هذا هو المطلوب من العرب. لكن أولئك أصحاب الجباه السوداء من طول السجود تحت راية الإمام علي السلال تحولوا إلى خوارج بجهلهم بغبائهم، لعدم وعيهم.

من الوعي أن تُفهم هذه النقطة، من الوعي أن يفهم المؤمنون هذه النقطة الخطيرة: أنه فيما إذا تخاذلتُ أنا فسيكون تخاذلي جناية على الأمة في الحاضر والمستقبل، وسأكون أنا من يتحمل أوزار من بعدي، أوزار كل من ضلوا وفسادهم وضلالهم من بعدي جيلاً بعد جيل. عندما تخاذل أولئك عن نصرة الإمام على الني لضعف وعيهم وقلة إيمانهم، مع كثرة ركوعهم وكثرة تلاوتهم للقرآن، فَهُم من حالوا دون أن تسود دولة الإمام علي الني الني النيان والتضليل، جانب معاوية.

ماذا لو كانوا من أصحاب الإيمان الكامل وانتصر بهم الإمام على الطلاع كيف سيكون واقعهم عند الله؟ سيكونون عظماء، وسيكونون مشاركين لكل إنسان مؤمن يهتدي في هذه الدنيا، لو وقفوا وقفة جادة مع الإمام علي الطلا الانتصر الإمام علي واستطاع أن يُغيِّر وجه التاريخ، واستطاع أن يغير هذه الأمة فيردها إلى التربية نفسها التي أراد لها الرسول رمني الله عليه رحمي الدرس أن تتربى عليها.

كان يقول: (لو استقرت قدماي في هذه المداحض لغيرت أشياء) أشياء خطيرة كانت قد ترسخت، لماذا لم يقفوا معه ليتمكن من تغيير تلك الأشياء، ومن إعادة بناء الأمة على أساس صحيح فيحظوا بالسبق فيكونوا كالسابقين في بدر؟ ولكن تخاذلوا لضعف وعيهم، لقلة إيمانهم.

روبلغ بإيماني أكمل الإيمان) حتى وإن كان هو زين العابدين الكلى لا يزال ذلك الرجل الذي يقطع ليله في العبادة، ويجوب شوارع المدينة يحمل الطعام فوق جنبه، فوق ظهره، يوزعه للضعفاء والمساكين والأرامل من حيث لا يشعرون، هو من كان لا يزال يدعو: روبلغ بإيماني أكمل الإيمان) ليقول للناس من بعده، وهي الكلمة نفسها التي رفعها زيد الكلى لأصحابه: رالبصيرة البصيرة) فلم يستبصروا، تخاذلوا فقتل، واستعاد بنو أمية حكمهم من حديد.

نعن نقول: ليس فقط بنو أمية هم الذين يتحملون أوزار هذه الأمة، بل وأولئك الدين تخاذلوا تحت راية الإمام علي، من صف الإمام علي الحيلة ومن صف الإمام الحسن الحيلة ومن صف الإمام علي، من صف الإمام علي الحيلة ومن صف الإمام الحسن الحيلة ومن صف الإمام العدب ـ هذه زيد الحيلة ومن بعده من الأئمة كل من تخاذلوا هم ممن يتحملون حتى أوزار الكثيرة، ليس فقط أوزار العرب ـ هذه خطورة تخاذلنا نحن العرب ـ العرب إذا تخاذلوا فإنهم يتحملون حتى أوزار الآخرين من الأمم الأخرى؛ لأنهم هم لو استقرت وضعيتهم، وكانوا على صراط الله وهدي الله، فإنهم من سيستطيعون أن يغيروا وجه هذه الأرض بكلها. فكل تخاذل أنت مشارك فيه، وزر ذلك الرجل في طرف أستراليا، أو في أمريكا، أو في أيّ منطقة.

خطورة هذه على العرب أكثر من غيرها فعلاً؛ لأن الله قال فيهم: ﴿كُنثُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ ﴿رَا عمران ١٠٠٠) لتهدوا الناس، فإذا تخاذلتم عن أن تقوموا بهذه المهمة فإنكم شركاء في أوزار الناس، كل الناس. من الذي كان بإمكانه أن يبلغ هذا الدِّين الذي كتابه عربي ولسانه عربي وأعلامه عرب إلاّ العرب أنفسهم؟ لكنهم تخاذلوا فرأينا ما رأينا، من أين يأتي التخاذل؟ من ضعف الإيمان.

ويقول الطَّيِّة: (واجعل يقيني أفضل اليقين) يكون الوعي أحياناً بشكل معلومات مهما بلغت درجته فإنه يكون بشكل معلومات في نفسك حتى يطمئن إليه قلبك ويستقر في قلبك فتبلغ درجة اليقين التي تؤهلك للاستقامة والثبات.

اليقين هو معنى أن تكون عظيم الثقة بالله. ألسنا نؤمن ـ كمعلومات ـ أن الله على كل شيء قدير، وأن الله سينصر من نصره إن الله لقوي عزيز؟ ألسنا نؤمن بأن الله مع الذين آمنوا، وأن الله ﴿وَلِيُّ اللَّذِينَ آمَنُوا يُخْرِجُهُم مِنَ الطُّلُمَاتِ إِلَى الثُّورِ ﴾ وأنه وعد المجاهدين في سبيله بأن يؤيدهم بنصره وبملائكته؟ هذه مجرد معلومات، أليس كذلك؟ لكن نريد أن تصبح يقيناً في أنفسنا، حينها نلمس أننا أصبحنا عظيمي الثقة بالله، واثقين بالله، واثقين بالله، واثقين بالله، واثقين بالله، وأقين بالله واثقين بصدق وعده، هذه حالة نفسية تحتاج فيها أيضاً إلى أن ترجع إلى الله لتطلب منه هو: (واجعل يقيني أفضل اليقين) الله هو الذي يملك القلوب، ويملك النفوس وهو الذي سيهيئ لك الكثير والكثير مما يصنع اليقين في نفسك، مما يملأ قلبك يقيناً وطمأنينة.

وحتى لا نغلط أن نقول: نحصل على وعي، ولكننا نرى أنفسنا ليس وعينا أكثر من مجرد معلومات، هي نفسها غلطة كغلطة من يضع لنفسه خطأً هناك، أنت ستضع لنفسك أيضاً خطأً هنا: علمت من خلال التحليل الفلاني للآية الفلانية، من خلال مشاهدات مُعيَّنة، من خلال كذا أو كذا. حاول أن تنطلق إلى أن ترسِّخ هذه كلها في نفسك لتتحول إلى يقين، وإلا فستكون أيضاً جندياً ضعيفاً ومؤهلاً لأن تضرب دينك وأمتك من جديد.

هي الحالة التي نعاني منها جميعاً نحن المسلمين، أليس القرآن بين أيـدينا؟ أوَلسـنا بعيـدين عنـه؟ ما الـذي ينقصنا؟ هل هو العلم بأن القرآن من عند الله؟ نحن نعلم جميعاً لكن مجرد معلومة، ما الذي يجعلنا نتعامـل مـع القرآن بالشكل الذي يجعل علمنا به واقعاً في نفوسنا، واقعاً في سلوكنا، في حركتنا في الحياة؟ هو اليقين، يقـين في النفس يتحكم في كل مشاعرها، في كل حركاتها، في كل مواقفها.

أنت هنا تحتاج حاجة ماسَّة إلى الله، أن تطلب منه هذا الجانب المهم من هدايته: أن يُرسِّخ اليقين في نفسك. (واجعل يقيني أفضل اليقين) إذا لم يكن لديك يقين، فما أكثر ما تمر في حياتك بالأشياء التي تجعلك ترتاب، تجعلك تشك: تشك في نفسك، تشك في أعلام الهدى الذين أنت تتمسك بهم، تشك حتى في ربك، هناك من المضلين من يستطيع أن يجعل الكثير يشكون حتى في الله.

أَوَلَمْ تَنتَشَر (الشَّيُوعِيةُ) في بقعة كبيرة من الدنيا في أوساط البلدان الإسلامية؟ أَوَلَم يكن هناك من يظهر من بينهم فيتحدى المسلمين، ويتحدى علماء المسلمين: يناظرهم؟ هناك فلاسفة برزوا من بينهم يستطيعون أن يصيغوا الشَّبَه، وينمقوا بزخارف القول باطلهم الذي يؤدي إلى الإلحاد بالله سبحانه وتعالى؛ فخدعوا شعوباً كثيرة.

إذّا لم يكن لديك يقين فستسمع الكثير الكثير مما يعمل على أن يملأ قلبك ارتياباً وشكاً في طريقتك التي أنت عليها، في من يقودك، في من يهديك، حتى في الله عليها، في من يقودك، في من يهديك، حتى في الله الذي أنت عليه، حتى في الإله الله أنت تعبده. ﴿إِنَّ اللَّهُ ثُمُّ اسْتَقَامُوا ﴿ فَصِلتَ ٢٠٠٠ .

﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَمْ يَرتَّابُوا ﴾ (العجرات:١٥) وصل إيمانهم إلى درجة لا يمكن أن

يتعرض للارتياب، لا يمكن أن يؤثر فيه من يعمل على أن يخلق في القلوب الارتياب ﴿ثُمَّ لَمْ يَرْتَابُوا﴾ ماذا يعني هذا؟ يقين، تحول إيمانهم إلى يقين راسخ في نفوسهم، وعي كامل ترسَّخ بشكل يقين في أعماق نفوسهم فلم يتعرضوا للارتياب لا من خلال شكوكهم هم ووساوس الشيطان لهم، ولا من خلال الآخرين من يعملون على محاربة هذا الدِّين، ومحاربة من يؤمن به، ويتحرك في سبيله.

ولأهمية النية تتكرر في القرآن الكريم ـ وهو يأمر عباده في مختلف مجالات (ميادين) العبادة ـ أن عليهم أن يتوجهوا بعبادتهم إليه ﴿وَمَا أُمِرُوا إِلاَّ لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ ﴾ (البينة: ٥) ﴿فَمَن كَانَ يَرجُوا لِقَاءَ رَبِّهِ فَلَيْعَمَلْ عَمَلاً صَالِحًا وَلاَ يُشْرِكُ بِعِبَادَةٍ رَبِّهِ أَحَدًا ﴾ (الكهف ١٠٠٠) وعن الجهاد يقول دائماً فيه: ﴿فِي سَبِيلِ اللَّهِ ﴿فِي سَبِيلِ اللَّهِ ﴾ أليست هذه تتكرر؟ يقول لك: يجب أن يكون توجُّهك وتكون نيتك وقصدك وأنت تتحرك في ميادين العمل في سبيل الله، من أجل الله من أجل نصر دينه، من أجل إعلاء كلمته.

لا أريد مِن هذا أن يُقدِّر لي عملي، ولا أريد مِن هذا أن يشكرني على ما عملت، ولا أريد من هذا أن يعلم ماذا صنعت، ولا أريد من هذا أن يعلم أثر ما قدمت، أريد ممن يعلم الغيب والشهادة هو وحده أن يكتب لي أجر ما عملت، وأن يتقبل مني ما عملت وبدون منّة عليه، سأقول له: هذا هو أقل قليل يمكنني أن أعمله، هذا هو ما يمكننى أن أعمله وهو قليل يا إلهى في جانبك، هو قليل في جانب ما يجب على لك.

فما أكثر ما تكررت كلمة: ﴿فِي سَبِيلِ اللَّهِ ﴿ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ﴾! أو تأتي أحياناً بأبلغ منها ﴿فِي اللَّهِ ﴾ ﴿وَجَاهِدُوا فِي اللَّهِ حَقَّ جِهَادِهِ ﴾ رائع: ٧٠) ﴿ وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهْدِيَنَّهُمْ سُبُلَنَا وَإِنَّ اللّهَ لَمَعَ الْمُحْسِنِينَ ﴾ رائعنكبوت: ٦٠).

ثُم أنْت حتى تتمكن أن تُقفِل على نفسك أن تلتفت إلى غير الله وأنت تنطلق في الأعمال العبادية بمختلف أنواعها قارن بين الله وبين الآخرين الذين تحاول أن يلتفتوا إليك ليُقدِّروا عملك، أو يشكروا جهدك، أو يثنوا عليك، ما قيمة ثنائهم عليك؟ ما قيمة تقديرهم لعملك؟ ماذا يمكن أن يصنعوا لك بجانب ما يمكن أن يصنعه الله لك؟ قارن بين الله وبين الآخرين، ستجد أنه ليس هناك أحد بمستوى أن تشركه في ذرة من عملك، في مستوى أن ترجو منه أقل قليل قد يكون في مقابل أن تفقد الكثير الكثير من ربك.

ليَعْظُمِ اللهُ في أنفسنا حتى يصغر كل ما سواه في أعيننا. الإنسان الذي يرائي، الإنسان الذي ينتظر الثناء من الآخرين، الإنسان الذي ينتظر الثناء من الآخرين، الأخرين، الذي ينتظر الجزاء من الآخرين هذا هو إنسان ليس لله في نفسه ذرة من شعور بعظمة، هذا هو إنسان فعلاً يؤلّه الإنسان أكثر مما يؤلّه رب العالمين، هذه هي الحماقة بنفسها، هذا هو الغباء بنفسه، هذا هو الضلال بعينه، هو ضياع الأعمال والجهود.

الإخلاص لله هو صمام الأمان في ميادين العمل أيضاً، إذا انطلق الناس وكلهم مخلصون لله سيخلصون في السروفي العلن، وفي السراء والضراء، وفي الشدة والرخاء، وسيخلص سواءً كان أمام فلان أم ليس أمامه، سيخلص في أي عمل يقوم به سواءً رآه أحد أم لم يره أحد، سيكونون هم مجموعة يحافظون على توحدهم على أرقى درجات ما يمكن أن يصل إليه الناس في توحدهم، فما يفرق بين الناس إلا هذه المشاعر: مشاعر الرياء (أنا تحركت كيف لم يُقدِّروا جهودي، هؤلاء لا يصلحون) فتذهب من عندهم، والآخر ينذهب، والآخرون ينذهبون من عندك، وهكذا.

لكن إذا انطلق الناس من أجل الله فما الذي سيفرق بينهم حينئذٍ؟ سيكونون جميعاً مهيئين نفسياً لأن يقبلوا توجيهاً واحداً هو هدي الله؛ لأنه ليس في نفوسهم شيء آخر بديل، ليس لدينا مطامع شخصية، ولا مقاصد شخصية، لا مادية ولا معنوية، وبالتالي فما الذي يحول بيني وبين أن أقبل هدياً واحداً من جانب الله أسير عليه أنا والآلاف من زملائي؟

إنما أحياناً لا تسير مجموعة مكونة من عشرة أشخاص إذا كان داخلها من له رؤى أخرى يعمل على بناء شخصيته ـ كما يقولون ـ أن يكون هو مفكراً، أن يكون هو الذي له حق التفكير، وحق الرأي، وحق إبداء الرأي، أن يكون هو الذي له حق أن يجتهد، وله حق أن ينظر، وله حق، وله حق... إلخ. يملأ رأسه بالحقوق الشخصية له، وحينئنذٍ فأي جانب من التوجيهات هي من داخل القرآن الكريم سيعمل على أن يدفعها.

فإذا كان زميله هذا أو ذلك ممن يمكن أن يقبل ذلك التوجيه من الله سبحانه وتعالى؛ لأنه ليس لهم هناك قائمة للحقوق الشخصية داخل نفوسهم فإنه لن ينسجم معهم، بل ستكون حركته في الساحة مختلفة عن حركتهم، وسيعمل على أن يصنع في الساحة نُسَخاً من نوعيته في الناس، وهذا هو نفسه من أهم بواعث التفرق، ذلك التفرق الذي يصبغ كل طرف فيه ما هو عليه بصبغته الدِّينية فيُضفى على تفرقه وَخلافه صبغة دينية.

الناس إذا ذابوا في الله سبحانه وتعالى قبلوا جميعاً كلمته الواحدة، هديه الواحد. ألم نقبل في المحاضرة أمس<sup>(٢)</sup>: إن هناك نموذجاً مهماً لهذا الجانب هو أنبياء الله على اختلاف أزمنتهم وأمكنتهم، تلمس فيهم روحية واحدة، وصفاً واحداً، بل يعطون الموثق والشهادة لله والعهد لله: أنه إن بعث الله محمداً رمني الله عدد رمني الله عدد رمني الله عدد أن ينصروه، أليس هذا هو قمة الذوبان في الله؟ وهم أنبياء مكانتهم عالية.

ما الذي جعلهم على هذا النحو؟ إلغاء تلك القائمة الطويلة العريضة في نفوسهم: (لي حق أن أكون كـذا، ولـي حق كذا، ولي حق كذا، ولي حق كذا، ولماذا لم يعتدُّوا برأيي، ولي حق إبداء الرأي، ولي حق إبداء نظري، ولي... إلخ).

أنت تستطيع أن تنفع الإسلام، وتستطيع فعلاً أن تتحرك في الساحة فتقيم كل شيء، تنظر إلى أعمال الأخرين من أعداء الله فتراقبها عن كثب، ثم ارفع وجهات نظرك إلى الأخرين ممن تراهم قادة لك أو أعلاماً لحركتك، وهم إذا كانوا مخلصين مهتمين فسيكونون ممن لا ينظرون نظرة احتقار إلى أي شخص مهما كان، فبإمكان هذا أن يذكرنا بقضية مهمة، ألم يتمكن (هدهد) من أن يدل أمة بكاملها بملكتها على أن تسلم؟ ألم يستفد سليمان الكيلا من نملة واحدة؟

الكل بحاجة إلى أن يذوبوا في الله، والكل بحاجة إلى أن يتحركوا بجدية، وكل واحدٍ منهم يتحرك وكأنه هو القائد، وكأنه هو المعنيُّ بكل شيء، وكأنه هو المسؤول عن كل شيء، وكأنه هو من عليه أن يهتم بكل شيء، بشكل مراقبة لواقع الآخرين وأعمال الآخرين، وأيُّ قصور أو تثبيط أو تخاذل يحدث من جانب الآخرين من زملائه، ثم ليقدم كل معلوماته لمن يرى أنهم هم من يقودون أعماله، من يتحرك هو وهم في سبيل الله سبحانه وتعالى وفي مواجهة أعدائه.

الْإخلاص مهم في قيمة الأعمال عند الله، وأحياناً قد تخسر قيمة كبرى لعملك، ليست فقط هي ما يمكن أن يعطيه عملك في حدوده بل آثاره أيضاً في الآخرين، وآثاره في الأمة من بعدك، الإنسان إذا راءَى فإنه سيخسر شيئاً عظيماً، سيخسر أجراً مضاعفاً يتكرر جيلاً بعد جيل.

أمَّا إذا أخلص لله فسيكون هو من يلقى الله سبحانه وتعالى بأجر كبير، بأعمال مضاعفة، ليست فقط هي أعمالـه بل ومن أعمال الأخرين، ومن حسنات الأخرين الذين كان عمله سبباً لهدايتهم، كان عمله سبباً لإنقاذهم، كان عمله سبباً لإنقاذهم، كان عمله سبباً لإنقاذهم، كان عمله سبباً لإنقاذهم.

أليس هذا هو الفضل العظيم؟ ألم يقل الله عن أولئك المجاهدين: ﴿ ذَلِكَ فَضُلُ اللّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَاءُ وَاللّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴾ (المائدة:٤٥)؟ لأنه هكذا أنت في ميدان أن تصنع لنفسك فضلاً عظيماً عند الله، أن تبني لنفسك رصيداً مهماً من الأجر الكبير من الحسنات المضاعفة عند الله، المجاهدون هم أولئك الدين يعملون على أن ينقذوا الأمة، وينقذوا الأجيال من بعدهم فيكونوا هم من سيشاركون كل فرد في الأعمال الصالحة التي ينطلق فيها، أليس هذا هو الفضل العظيم؟ عمرك القصير سبعين سنة أو ثمانين سنة أو ستين سنة ماذا يمكن أن تتسع له أمام تقصيرك وقصورك وجهلك؟ لكن تلك الأعمال المهمة هي الكفيلة بتغطية ذلك النقص، أليس هذا هو فضل الله يؤتيه من يشاء بهذه العبارة؟: ﴿ يُؤتِيهِ مَن يَشَاءُ ﴾ فمن هو الذي يجعل نفسه جديراً بأن يؤتيه الله ذلك الفضل؟ هو من ينطلق في أعماله بإخلاص.

هذا هو فيما يتعلق بقيمة الإخلاص لله، فيما يتعلق بأجر العمل وهو في الوقت نفسه له أثـره المهـم في توحيـد

<sup>(</sup>٢) محاضرة الهوية الإيمانية.

كلمة الأمة، توحيد كلمة المجموعة، توحيد كلمة العاملين، بل وفاعليتهم سينطلقون بجد حتى وإن كان في ظلمات الليل في الصحراء لا ينتظر لأحد أن يلتفت إليه فيقول: ما شاء الله. يرى نفسه في حالة شديدة في الصحراء من البرد، من الجوع، من الألم، لا يخطر بباله: (ليت فلاناً يراني ليعرف أني أحسن من ذلك الشخص الذي هو رابض عنده، أو أحسن من فلان الذي يعتمد عليه أو، أو...) من هذه العبارات الكثيرة، هو وحده واثق أن هناك من يراه هو الله، وهذا هو المهم أن يكون الله هو الذي يراه، أن يكون هو من يقبل عمله ذلك، أليس الإخلاص هو الذي سيجعل كل جندي يتفانى في أيِّ ميدان هو؟ أليس هو الذي سيقفل كل بواعث التفرق؟ معظم بواعث التفرق هي: البغي، والحسد، والبغي والحسد منبعه النظرة الشخصية، مصالح شخصية، حقوق شخصية، أهداف شخصية، ومقاصد شخصية.

ثم حينها سيكون كل طرف قوياً في سبيل مواجهته للطرف الآخر؛ لأنه حينئذٍ أصبح يتحرك لتحقيق أهداف شخصية لديه، وما أحمق الإنسان وما أضعف إيمانه، وما أضعف يقينه بالله إذا كانت حركته قوية عندما يتحرك من أجل مصالحه الشخصية، ومن أجل تحقيق أهدافه، ثم هو الضعيف الضعيف إذا كانت حركته لله وفي سبيل الله!

الإخلاص لله سيقضي على هذه السلبيات كلها، سيسد هذه الثغرات كلها. حتى تكون نيتك على هذا المستوى أيضاً أنت من يفكر دائماً في عظمة الله، وفي حاجتك إليه، وفي أنه وحده فوق كل طرف آخر ممكن أن تطلب منه شيئاً أو تخاف منه شيئاً، الثناء من قبله وحده عليك هو أعظم من أيِّ ثناء من الآخرين عليك. فمنه وحده اطلب أن ينتهي بنيتك إلى أحسن النيات فقل: (وانته بنيتي ـ يا إلهـي ـ إلى أحسن النيات) انته بنيتي إلى أحسن النيات، أنت وحدك يا إلهي اجعل عملي على أحسن ما ترى، وجِّهه إلى أحسن ما ترى.

فأن يكون عملك في الله ومتى كان العمل لله انظروا ماذا عمل سبحانه وتعالى لأولئك من أهل البيت: الإمام على وفاطمة (عليهما السلام) عندما تصدقوا بشيء بسيط لكنه انطلق منهم على هذا النحو: ﴿إِثَّمَا نُطْعِمُكُمْ لِوَجْهُ وَفَاطَمَة (عليهما السلام) عندما تصدقوا بشيء بسيط لكنه انطلق منهم على هذا النحو: ﴿إِثَّمَا نُطْعِمُكُمْ لِوَجْهُ اللّه لاَ نُرِيدُ مِنكُمْ جَزّاءً وَلاَ شُكُورًا \* إِنًّا نَخَافُ مِن رَبِّنَا يَوْمًا عَبُوسًا قَمْطَرِيرًا ﴿ الإنسانِ ١٠٠٠) هذه الروحية، هذه النية، تلك المقاصد هي التي جعلت حفنة من الشعير، أقراصاً معدودة، تخلد ذكر أولئك الدين قددًموها لمسكين واحد، وأسير واحد، تخلد تلك الفضيلة وتلك العطية العظيمة البسيطة في القرآن الكريم، فنحن نقرؤها لنعرف: أن يكون همك هو أن تكون نيتك صالحة لله وفي الله، وأنت تعمل في سبيله، وأنت تقوم بأي عبادة من عبادات الله: في صلاتك، في صيامك، في ذكرك لله، في حجك، في إنفاقك، في قولك الحق، في ضيحتك، في كل عمل تعمله يرضى الله أن يكون مقصدك فيه هو من أجل الله.

ستكون حينين الكلمة الواحدة يضاعف لك أجرها؛ لأن الله رحيم، فقط يريد منا أن نتجه إليه وأن نخلص له، أليس هذا هو أقل قليل يطلب منا؟ أمّا أنك تريد أن يرحمك، وتريد أن يدخلك جنته، وتريد أن يعمل لك كذا ويعمل كذا، وأنت حتى لا تتجه إليه فهذه حماقة، هذا أسلوب خاطئ جداً. هو يقول لك: اتجه إلي بعملك، والقليل من عملك سأضاعفه، بل سأكتب آثاره ﴿إِنّا نَحنُ نُحي الْمَوْتَى وَنَكْتُبُ مَا قَلْمُوا وَوَاتُلْرَهُم ﴿ريس:١١) الله يكتب ما قدمت من أعمال، ويكتب آثارها، أليست هذه من أظهر مظاهر رحمته بنا؟ فقط يقول لنا: أخلصوا، ولأن الإخلاص له وهو الشيء الذي لم يخرج عن القاعدة العامة لهدي الله: أن كل شيء من الإيمان بالله أوّلاً والإخلاص له، كل شيء له أثر في حياتنا، أثر في نفوسنا، أثر في وحدة كلمتنا، أثر في أن تكون أعمالنا ذات أثر - كما تحدثنا عن الإخلاص - ليس أن الله يقول هكذا من منطلق الأنانية، هل يمكن أن نقول هكذا بالنسبة لله؟ بل لأن كل شيء هدانا إليه حتى توحيده له أهميته الكبرى فيما يتعلق بنفوسنا، وفيما يتعلق بنفوسنا، ونهما يتعلق بنفوسنا، وفيما يتعلق بنفوساً وفيما يتعلق بنفوساً وفيما يتعلق بنفوساً وفيما يتعلق بنفوسنا، وفيما يتعلق بنفوساً وفي وفي المنافية وفي المنافية وفيما يتعلق بنفوساً وفيما يتعلق بنفوساً وفي وفي المنافية وفي النفية وفي المنافية وفيما يتعلق بنفوساً وفي المنافية وفي المنافية وفي المنافية وفيما يتعلق بنفوساً وفي المنافية وفيما يتعلق بنفوساً وفي المنافية وفي المنافية وفي المنافية وفي المنافية وفي المنافية وفيما يتعلق المنافية وفيما يتعلق المنافية وفي المنافية وفي المنافية وفي المنافية وفي المنافية وفي ال

بمسيرتنا في هذه الحياة، ليس هناك شيءٌ من ديـن الله لـيس لـه أثـر في واقـع النـاس، في واقـع الحيـاة، في صالحهم في الحياة، في عزتهم في الحياة، في كرامتهم، في عظمتهم في سعادتهم في كل شيء، لأن الله هـو غـني عن عباده، أليس كذلك؟

لو كفر الناس جميعاً بالله لن يضروه شيئاً، لن ينقصوا من كماله شيئاً، ولأنه الكامل ولأنه الغني الذي لا يحتاج إلى أحد هو من جعل كل شيءٍ من هديه ودينه ذا مصلحة لعباده الذين هداهم إلى هذا السدّين، وأرشدهم إليه، ودعاهم إليه لمصلحتهم في الدنيا وفي الآخرة، لو تأمل الإنسان هذه الأشياء: المظاهر المتعددة لرحمة الله لوقف خجلاً مستحياً أمام الله، في ميدان الإخلاص، يقول لك توجه إلي. وأنت لو تأتي ببديهتك ومن أول نظرة لتقارن بين الله وبين غيره، لن تجد أحداً ترى نفسك مندفعة إليه غير الله سبحانه وتعالى لترجو منه، وتخاف منه، وتتمسك به، وتثق به.

ويقول السلام: (وانته بنيتي إلى أحسن النيات وبعملي إلى أحسن الأعمال) كما أنه مطلوب منا في مقام الإيمان، في مجال اليقين أن تسعى إلى درجة الكمال في إيمانك في يقينك في نيتك، كذلك في الأعمال نفسها، لا تكن ممن يرضى لنفسه أن يقف عند أعمال مُعيَّنة أن يضع لنفسه روتيناً مُعيَّناً في الحياة، في الأعمال الله، حاول دائماً أن تبحث عن أحسن الأعمال، أن تشترك في أحسن الأعمال، أن تتكون سباقاً اليها لا تقل: (المهم حسنات سيكفيني هذا، وقد قالوا بأن من عمل كذا سيكون له كذا حسنات، ثم تعدها عشراً على عشر، ثم تنظر كم سيكون لك في السنة) الأمور ليست على هذا النحو، بل ربما أن الحسنات هناك لا تكتب لك إطلاقاً إذا لم تنطلق إلى الأعمال الأخرى الكبرى، إن الأعمال الكبرى هي نفسها من تجعل للأعمال الصغرى قيمتها، من تجعل حتى الأعمال الصغرة كبرى.

أتدري أنك متى ما كظمت غيظك من أجل ألا يشمت بك الناس، أو يقولوا قد صار يتشاجر فلان وابنه أو فلان وأخوه. هذا شيء جيد، لكن أن تكظم غيظك من أجل أن تحافظ على وحدة الناس الذين أنت تريد أن تنطلق معهم في سبيل الله، تكظم غيظك وتعفو عن صاحبك وعن أخيك من أجل هذا المقصد هو الذي يجعل لكظم الغيظ وللعفو هنا أثره الكبير وأهميته البالغة، يعتبر جزءاً من الجهاد وعملاً من الأعمال التي تهيئ الأمة للجهاد، فما أعظم الجهاد الذي هو سنام الإسلام! هكذا ابحث عن أحسن الأعمال؛ لأن أحسن الأعمال هي التي تجعل أعمالك الصغرى التي قد ألفت عليها، وتجعل تلك الأعمال التي هي في متناولك يومياً تجعلها ذات قيمة كبرة وأهمية بالغة.

أنت مرتبط بالكمال المطلق هو مَن جعل الوصول إليه كمالاً متدرجاً كمالات، سُلَّماً من درجات الكمال في مجال الأعمال، في مجال الأعمال، في مجال اليقين، في مجال النية؛ لتحظى بالقرب منه، كلما صعدت درجة في سلَّم كمال إيمانك كمال أعمالك كنت أكثر قرباً منه، ألم يقل الله سبحانه وتعالى: ﴿وَالسَّابِقُونَ السَّابِقُونَ \* أُولَئِكَ الْمُقَرَّبُونَ ﴾ (الواقعة:١١٠١٠)

السابقون هم من يختصرون المسافة، هم من يقفزون إلى الدرجة الوسطى ـ قبل أولئك الذين يبدؤون السُّلَم من أسفله من أول خطوة فيه ـ ثم يقفزون إلى الدرجة العليا أو الدرجة الوسطى في سلّم الأعمال فيكونوا أقرب من غيرهم من الله، كيف تتصور القرب إلى الله؟ هل هو قرب أفقي أو قرب إلى تحت أو قرب في اتجاه العلو، أليس كذلك؟ نحن مفطورون على هذا الشعور: أن اتجاه القرب إلى الله هـو في السُّمُو، أليس كذلك؟ عندما يقول: ﴿وَالسَّابِقُونَ السَّابِقُونَ \* أُولِئِكَ الْمُقَرَّبُونَ ﴾ هل تفهمون أن ﴿الْمُقَرَّبُونَ ﴾ اتجاهاً أفقياً أو باتجاه تحت؟ مقربون لأن الله كامل، والله هو العلي العظيم، هو من يكون أولياؤه هم أولئك الذين يتدرجون في سلّم الكمال إلى حيث ينتهى بهم الكمال الذي أراد الله لهم.

إذاً فلا بُد للإنسان المؤمن من واقع حرصه على أن تكون أعماله ذات قيمة كبرى عند الله، ومن واقع حرصه على أن يحظى برضى الله سبحانه وتعالى، وهو يعلم أن هذا العمل سيكون لله أرضى، وسيكون فيه لله رضى أكثر من هذا العمل الذي أنا عليه، بل إذا انطلقت إلى هذا العمل الأكبر سيكون هذا العمل الذي أنا عليه أكثر رضى لله، وأنت من واقع حرصك على أن تحصل على رضى الله، والله هو من يجدر بنا أن نبحث عن رضاه، هو من يكون لرضاه أثره الكبير في حياتنا وآخرتنا، فانطلق إذاً لتدعوه سبحانه وتعالى أن ينتهي أيضاً بعملك إلى أحسن

الأعمال، عملي الذي أنطلق فيه اجعله يا الله يمتد إلى أن يكون من أحسن الأعمال، وعملي بصورة عامـة، جـنس عملي ينتهي بي إلى أن أعمل أحسن الأعمال داخله ِ

فهذا يدفعك أيضاً إلى أن تنظر لعملك الذي أنت عليه، والأعمال تختلف بعضها أعمال تبدو صغيرة لكنها مما يمكن أن يكون لها غايات كبيرة، لها امتداد عظيم، فاطلب من الله أن يساعدك على أن تسير في هـذا العمل، ولأنك تعلم أنه بداية عمل كبير؛ لأن أيَّ عمل تنطلق فيه هو بداية عمل لإعلاء كلمة الله ومواجهة أعـداء الله، فإن الخطوة الأولى فيه هي مهمة.

اطلب من الله أن يساعدك على أن تستمر فيه لينتهي هذا العمل الذي أنت قد بدأته إلى أحسن الأعمال، وعادة العمل الواحد من هذا النوع هو من يشق طريقه في سلّم تكامل الأعمال فيصعد إلى أعمال كثيرة، أعمال كثيرة: من وحدة كلمة، من بناء أمة إلى أن تصبح أمة كما قال تعالى: ﴿يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ أَذِلَةٍ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعِرَّةٍ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعِرَّةٍ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعِرَةٍ عَلَى اللّهِ وَلا يَخَافُونَ لَوْمَةً لاَنْمِ ﴿الماندة: ٤٠) هذا هو سلّم الأعمال نفسها، عملك من هذا النوع لا يقف على وتيرة واحدة، ستراه وهو يدخل إلى أعمال كبرى، ستراه وهو يمتد، يمتد وهو يصعد في سلّم الأعمال أكبرى، وكبرى إلى آخرها.

أعمال أخرى هي قد تكون محدودة، وقد تكون نادرة ـ أنا لا أتذكر عملاً واحداً ـ إذا صلحت النية وصلح توجه الإنسان فإن كل عمل ينطلق فيه، باعتبار الأعمال كلها شبكة واحدة يخدم بعضها بعضاً، فسيكون كل عمل له أثره في المجال الذي أنت تهتم به، للغاية التي أنت تريد الوصول إليها بالأعمال وبالأمة، الصلاة نفسها سيكون لها قيمتها، الزكاة نفسها سيكون لها قيمتها، أيُّ كلمة تنطلق منك أو كلمة تكتبها بقلمك ستكون كلها من هذا النوع الذي يصب في قالب عمل يمتد ويمتد ليصل إلى حيث يعلي كلمة الله تعالى، ويعلي راية الله، إلى حيث يزهق الباطل، أوليست الأمة بحاجة إلى هذا العمل؟ أوليس اليهود والنصارى هم مَن يعملون على أن يزهقونا ويزهقوا أرواحنا ويزهقوا إسلامنا، يزهقوا ديننا، وكرامتنا، وعزتنا، واقتصادنا، وثقافتنا، وكل

لاحظوا، هم من يسيرون على هذا النحو: يريدون أحسن الأعمال التي تكون أكثر تأثيراً في ضربنا، ويبحثون عن أكمل دائرة من الأعمال: في الجانب السياسي، في الجانب الثقافي، في الجانب الاقتصادي، في جانب كذا، وفي جانب كذا، ولا الصغار، لا ينسون حتى النساء، لا ينسون حتى الكبار ولا الصغار، لا ينسون أحداً أبداً أن يضلوه بأي طريقة، دائرة واسعة من الأعمال ينطلقون فيها ويبذلون في سبيلها المبالغ الكبيرة من أجل أن يزهقوا هذه الأمة في دينها وفي كرامتها كما قد فعلوا.

فلنقل جميعاً: اللهم صل وسلم على محمد وعلّى آله، وبلَّغ بإيماننا أكمل الإيمان، واجعل يقيننا أفضل الـيقين، وانتهِ بنياتنا إلى أحسن النيات، وبأعمالنا إلى أحسن الأعمال، وصلّ على محمد وعلى آله الطاهرين. والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته.

[الله أكبر/ الموت لأمريكا/ الموت لإسرائيل / اللمنة على اليهود/ النصر للإسلام]

تم هذا الإخراج الجديد بعد مزيد من المراجعة والمقابلة مع (الكاسيت) الصوتي بتاريخ: ١٤٣٧من ذي الحجة ٣٧ ١٦ ١٩٨م الــمــوافـــــق: ١٩ / ١٩ / ٢٠١٦م



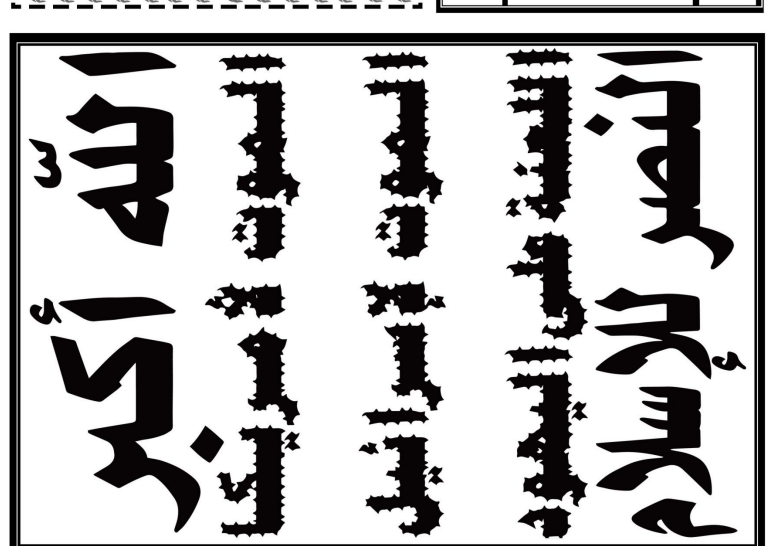
## بِسْ \_\_\_\_\_\_\_ لِللَّهِ ٱلرَّحْمَارِ ٱلرَّحِيمِ



## دروس من هدي القرآن الكريم القاها السيد/ حسين بدر الدين الحوثي

| الدرس الرابع ٢٠٠٢/١/١٢م                          | الدرس الثالث ٢٠٠٢/١/١١م                   | الدرس الثاني ٢٠٠٢/١/٩                                  | الدرس الأول ٢٠٠٢/١/٨                                                      | دروس من سورة آل عمران                              |
|--------------------------------------------------|-------------------------------------------|--------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|
| الدرس الرابع ٢٠٠٢/١/١٦م                          | الدرس الثالث ٢٠٠٢/١/١٥م                   | الدرس الثاني ٢٠٠٢/١/١٤م                                | الدرس الأول ٢٠٠٢/١/١٣م                                                    | دروس من سورة المائـــدة                            |
|                                                  |                                           | دروس معرفـــة الله                                     |                                                                           |                                                    |
| نعم الله الدرس الخامس                            | نعم الله الدرس البرابع                    | نعم الله الـدرس الثـالـث                               | نعم الله الـدرس الـثـانـي                                                 | الثقة بالله ـ الدرس الأول                          |
| ۲۰۰۲/۱/۲۲م                                       | ۲۰۰۲/۱/۲۱                                 | ٢٠٠٢/١/٢٠م                                             | ٢٠٠٢/١/١٩م                                                                | ٢٠٠٢/١/١٨                                          |
| وعده ووعيده الدرس العاشر                         | وعـده ووعيـده الـدرس التـاسـع             | عظمة الله الدرس الثـامـن                               | عظمـة الله الـدرس السـابـع                                                | عظمــة الله الــدرس الســـادس                      |
| ۲۰۰۲/۱/۲۹                                        | ۲۰۰۲/۱/۲۸                                 | ٢٠٠٢/١/٢٦                                              | ٢٠٠٢/١/٢٥م                                                                | ٢٠٠٢/١/٣٣م                                         |
| وعـده ووعيـده الـدرس الخامس                      | وعده ووعيده السدرس الرابع عشر ٢٠٠٢/٢/٦م   | وعده ووعيده السدرس الثالث                              | وعـده ووعيـده الــدرس الثانـي                                             | وعـده ووعيـده الــدرس الحـادي                      |
| عشــر ۲۰۰۲/۲/۸م                                  |                                           | عشسر ٢٠٠٢/٢/٥م                                         | عشــر ۲۰۰۲/۲/٤م                                                           | عشــر ۲۰۰۲/۱/۳۰م                                   |
|                                                  |                                           | دروس متضرقــــة                                        |                                                                           |                                                    |
| في ظلال دعاء مكارم الأخلاق (٢)                   | في ظلال دعاء مكارم الأخلاق (١)            | الهويـة الإيـمانـيــة                                  | ﴿اشْتَرَوْا بِآيَاتِ اللَّهِ ثَمَنًا قَلِيلاً﴾                            | الصرخـة في وجـه المسـتكبرين                        |
| ٢/٢/٢م                                           | ٢٠٠٢/٢/١م                                 | ٢٠٠٢/١/٣١م                                             | ٢٠٠٧/١/٢٤م                                                                | ١٧/ ١/ ٢٠٠٢م                                       |
| ﴿وَلَـنِ تَرْضَى عَنـكَ الْيَهُ ودُ وَلاَ        | م <u>عنی التسبی</u> ح                     | معنى الصلاة على محمـد وعلى آل                          | لتحذن حذو بني إسرائيل                                                     | خطر دخول أمريكا اليمـن                             |
| النّصَـارَى﴾ ٢٠٠٢/٢/١٠م                          | ۲۰۰۲/۲/۹                                  | محمد ٢٠٠٠٢/٢/٨                                         | ٢٠٠٢/٢/٧م                                                                 | ٢٠٠٢/٢/٣م                                          |
| دروس مـن وحـي عـاشـوراء                          | خ طورة الـمـرحـلــة                       | مسؤولية طلاب العلوم الدينيـة                           | الإرهــــاب والســــــــــــــــــــــــــــــــــــ                      | ﴿وَإِذْ صَرَفْنَا إِلَيْكَ نَفَرًا مِّنَ الْجِنِّ﴾ |
| ۲۰۰۲/۳/۲۳                                        | ٢٠٠٢/٣/١٦                                 | ٩/ ٢٠٠٢م                                               |                                                                           | ٢٠٠٢/٢/١١م                                         |
| الإسلام وثقافة الاتباع                           | ﴿وَأَنفَقُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ ﴾        | آيــات من سورة الكهف                                   | الثقافة القرآنية                                                          | ﴿وَمَخْيَايَ وَمَمَاتِي لِلَّهِ﴾                   |
| ٢-٢٠٠٢م                                          | ٢٠٠٢/٩/٢م                                 | الجمعة ٢٠٠٣/٨/٢٩م                                      | ٢٠٠٢/٨/٤م                                                                 | ٢٠٠٧/٧٦٦م                                          |
| دروس من غــــــزوة أحـــــد<br>ذو الحجـة ١٤٢٢هــ | يــوم القـدس العالمــي<br>۲۸ رمضان ۱٤۲۲هـ | أمــــر الولايـــة<br>١٨ من ذي الحجة ١٤٢٢هـ            | مسؤوليــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                | لا عــــــــــــــــــــــــــــــــــــ           |
| ﴿وَأَقِمِ الصَّلاةَ لِذِكْرِي﴾ ١٤٢٣هـ            | حديــــــــــــــــــــــــــــــــــــ   | ذكرى استشهاد الإمام علي الطَّيْطِيِّ<br>١٩ رمضان١٤٢٣هـ | الشعسار سسلاح ومـوقــف<br>۱۱ رمضان ۱٤٢٣هـ                                 | آیات من سورة الواقعیة<br>۱۰ رمضان ۱٤۲۳هـ           |
| ﴿وَسَارِعُوا إِلَى مَغْفِرَةٍ مِّن رَّبِّكُمْ﴾   | ﴿فَإِمَّا يَأْتِيَنَّكُم مِّنِّي هُدًى﴾   | الوحدة الإيمانيسة                                      | ﴿إِنَّ الَّذِيـَـٰنِ قَالُـوا رَبُّنَـا اللَّهُ ثُـمَّ<br>اسْــتَقَامُوا﴾ | الموالاة والسمعاداة ١٤٢٣هـ                         |
| ، تاریخ ۲۰۰۳/٦/۳                                 | ابع من تاریخ ۲۸/۵ /۲۰۰۳م إلی              | من الدرس الأول إلى الدرس الس                           | دروس مديح القرآن ا                                                        | مــن نحـن ومــن هـــم                              |
|                                                  | ۸۱ کے                                     | شهر دمضان السهبارك ٤٧٤                                 | دروس                                                                      |                                                    |
| سورة البقرة: الآيات(١١٥ـ١٤٥)                     | سـورة البقرة: الآيات (١١٤.١٠٤)            | سـورة البقرة: الأيات (٦٧ـ١٠٣)                          | سورة البقرة: الآيات (٤٠_ ٦٦)                                              | سـورة البقـرة: الأيـات (٢١_ ٣٩)                    |
| ٧ رمضان ١٤٢٤هـ                                   | ٦ رمضان ١٤٢٤هـ                            | ٥ رمضان ١٤٢٤هـ                                         | ٤ رمضان ١٤٢٤هـ                                                            | ٣ رمضـان ١٤٢٤هـ                                    |
| الأيات(٢٧٥مـن البقـرة-٣٣ من                      | سورة البقرة: الآيات(٢٥٣_٢٧٤)              | سورة البقرة: الآيات(٢١٥-٢٥٢)                           | سورة البقرة: الآيات(١٨٧_٢١٤)                                              | سورة البقرة: الآيات (١٤٦ـ١٨٦)                      |
| آل عمـران) ١٢ رمضـان ١٤٢٤هـ                      | ١١ رمضان ١٤٢٤هـ                           | ١٠ رمضان ١٤٢٤هـ                                        | ٩ رمضان ١٤٢٤هـ                                                            | ٨ رمضان ١٤٢٤هـ                                     |
| سورة النساء: الآيات (١٦٣،٢٣)                     | سورة النساء: الآيات (١-٢٤)                | سورة آل عمران: الآيات (١٦١ـ                            | سورة آل عمران: الآيـات                                                    | سـورة آل عمران: الآيات (٣٣ـ٩١)                     |
| ١٨ رمضان ١٤٣٤هـ                                  | ١٧ رمضان ١٤٢٤هـ                           | آخر السورة) ١٦ رمضان ١٤٢٤هـ                            | (١٦٨-١١) ١٤ رمضان ١٤٢٤هـ                                                  | ١٣ رمضان ١٤٢٤هـ                                    |
| سورة الأنعام: الآيات (١_ ٣٩)                     | سورة المائدة: الآيات (٥٥_آخر              | سورة المائدة: الآيات (٢٧_ ٥٥)                          | سورة المائدة: الآيات (١_ ٢٦)                                              | سورة النساء: الآيات (١٣٥ ـ آخر                     |
| ٢٤ رمضان ١٤٢٤هـ                                  | السورة) ٢٢ رمضان ١٤٢٤هـ                   | ٢٢ رمضان ١٤٢٤هـ                                        | ٢١ رمضان ١٤٢٤هـ                                                           | السـورة) ٢٠ رمضان ١٤٢٤هـ                           |
| سورة الأعراف: الآيــات (١٦٣ــ                    | سورة الأعراف: الآيات                      | سورة الأعراف: الآيات (١-١٣٧)                           | سورة الأنعام: الآيات (١٠٣_ آخر                                            | سـورة الأنعام: الآيات (٣٩_ ١٠٢)                    |
| آخر الســورة) ٢٩ رمضان١٤٢٤هــ                    | (١٦٨ـ/١٦٨) ٢٨ رمضان ١٤٢٤هـ                | ٢٧ رمضان ١٤٢٤هـ                                        | السورة) ٢٦ رمضان ١٤٢٤هـ                                                   | ٢٥ رمضان ١٤٢٤هـ                                    |





|                       | 4                                       |                    |                 | <u> </u>          | 7         | 70                                      |      |
|-----------------------|-----------------------------------------|--------------------|-----------------|-------------------|-----------|-----------------------------------------|------|
|                       | الجميس                                  |                    |                 |                   |           | •                                       |      |
| اد                    | الأربعاء                                |                    |                 |                   |           | ŢŤ                                      |      |
| om?                   | الثارثاء                                |                    |                 |                   |           | -C                                      |      |
| *                     | الإثنين                                 |                    |                 |                   |           | Ž pos                                   |      |
|                       | الأحد                                   |                    |                 |                   |           |                                         |      |
| 76                    | السبت                                   |                    |                 |                   |           | 161                                     |      |
| 1                     | الأيام   الأ                            | الأولى الثانية الد | الثالثة الرابعة | الخامسة السادسة   | السابعة   | الثامنة                                 |      |
| الاسم :<br>المدرسة: . |                                         | <b>5</b>           | 12              | الصف<br>السنة ا   | الصف:     |                                         |      |
|                       |                                         |                    |                 |                   |           |                                         |      |
| 14.2                  | 5 5 7 7 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 |                    | 33              |                   | *         | مكر عزسلام<br>تنصر عزسلام               | a a  |
| 14                    | No.                                     | 3                  |                 | No. Coll !        | , A & A F | 1. T. T. T.                             | - a  |
|                       | - To                                    |                    | *               | 1                 |           | *************************************** | a ·  |
| 178.2                 | , 141 % of 13                           | 5 - Thirty 7.      | •               | المناء على اليجود | _         | لنصر للإسلام                            | a    |
| 14 15%                | * 140 % at \$1                          | S I TOWN AN        | 4               | للمئة على اليمود  | _         | تنصر كلاسلام                            | -    |
| 142                   | No Industrial                           |                    | 13              | 19.7              | *         | ئنمين الإسلام                           | - aL |
| 4.4<br>4.4            | 1                                       |                    | 2.7             | 11                | H         |                                         | a a  |
| 14.2                  | Z                                       | S There            |                 | 4                 | 1         | でスス                                     | a    |
| الله أكبر             | x 1400 % of 11                          |                    |                 | 7                 | -         | تنصر علاسلام                            | a    |
| اللهاكير              | 2 141 44 A                              |                    |                 | 5                 | -         | المنصر للإسلام                          | a    |
| المائكير              | Y 1817 19                               | N                  | 3               |                   | 4         | النصر للإسلام                           | a    |
|                       |                                         |                    | <br> <br>       |                   |           |                                         |      |