سلسلة دروس من سورة المائدة (٤ ـ ٤)

# دروس من هدي القرآن الكريم

# سورة المائدة

(الدرس الرابع)

ألقاها السيد/ حسين بدر الدين الحوثي بتاريخ: ٣ من ذي القعدة ١٤٢٢هـ الموافق: ٢٠٠٢/١/١٦م الموافق: ٢٠٠٢/١/١٦م اليمن عدة

هذه الدروسُ تُقِلَتْ من تسجيلِ لها في أشرطة (كاسيت) وقد أُلقِيَتْ ممزوجةً بمفرداتٍ وأساليبَ من اللهجة المحلية العاميَّة.
وحرصًا منا على سهولة الاستفادة منها أخرجناها مكتوبة على هذا النحو.
والله الموفق.
إعداد: يحيى قاسم أبو عَوَّاضَة

### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على سيدنا محمد وعلى آله الطاهرين.

لا يزال الكلام هو حول موضوع الآيات من (سورة المائدة) التي تحدثنا حولها خلال اليومين الماضيين.

وكنت أريد اليوم أن يكون بداية الحديث عن كيف نتولى الله، وكيف نتولى رسوله (ملى الله عبد رحلي الله وحيل المراب وكيف نتولى مسوله (ملى الله عبد رحلي الله عبد رحلي الله عبد رحلي الله عبد رحلي الله ومن أولياء وصي رسوله، وسنبدأ بالحديث عنها إلا أنه ظهر أنه من المناسب أن نتحدث عن نقطة واحدة لها علاقة بما نتحدث عنه حول قضية أبى بكر وعُمر باعتبارها قضية ذات صلة كبيرة بولاية الإمام على الملكى الملكة.

وكما قلنا أكثر من مرة: نحن في مرحلة يجب أن نناقش فيها كل شيء، وأن نقف على الحقائق.

نعن الزيدية سكتنا قروناً، وليس فقط أجيالاً، وكان المتأخرون من الزيدية يرون بأن من المكن التوقف والسكوت حول قضية أبي بكر وعمر من أجل الحفاظ على التوقد مع الآخرين، ومراعاة مشاعر الآخرين، وكانت هذه فكرة جيدة لو كان هناك من يُقدِّرها، وكان بالإمكان أن نلتزم بها لو كان الآخرون يُقدِّرونها أيضاً، لكن ما الذي حصل؟ سكتنا قروناً، مئات السنين، وكان السكوت عن هذه القضية ليس على أساس إقرار بشرعية خلافتهما، ولا من منطلق التعامل باحترام وتعظيم لهما، وإنما من أجل تهيئة الأجواء لوحدة المسلمين مع بعض، واحترام لمشاعر الآخرين من السُّنيَّة، سواءٌ من كانوا في اليمن أو خارج اليمن، كنا نسكت مع اعتقاد أنهما، أي: الشيخين أبي بكر وعُمر، مخطئون، عاصون، ضالون، كما قال الإمام عبد الله بن حمزة قال: (نعتقد أنهم أخطؤوا وعصوا، وضلوا في ما وقع منهم بعد موت رسول الله (صلى الله مدر ومرز)) بهذا المنطق قال الإمام عبد الله بـن حمزة.

ما الذي حصل؟ لَمَّا سكتنا عنهم كمخطئين قُدِّمُوا لنا من قبَلِ الآخرين ـ الـذين لم يبادلونا الشعور الجيد ويقدروا لنا أننا سكتنا من منطلق احترام مشاعرهم وحفاظاً، أو تهيئة أجواء إن كان هناك أي فرصة للتوحد معهم ـ انطلقوا هم ليقدِّموهم لنا ولأبنائنا كخلفاء، ويقدِّموهم على أمير المؤمنين علي بن أبي طالب العلى سكتنا عنهم كأسماء: أبي بكر وعُمر؛ فتحرَّكوا هم عندما تغيَّر الزمن وعندما أصبحت الدولة لهم يقدِّمونهم لنا بأسماء كبيرة: (الصدِّيق والفاروق) سكتنا عنهم، سكتنا عن أبي بكر وعُمر فأصبحوا يقدمون لنا معاوية ويزيد أيضاً.

مناهجنا الدراسية، ما يُقال على المنابر، ما يُقال في المعاهد، ما يُقال في المدارس، ما يُقدَّم في كل هذه المراكز العلمية والدينية والثقافية، داخل البلاد الزيدية هو كله عملٌ يُعلَّم أبناء أولئك الذين سكتوا جيلاً بعد جيل يُعلَّمون أبناء هم كيف أن أبا بكر وعُمر خلفاء (وصدِّيق وفاروق) بل (تفضلوا) نقدِّم لكم أشخاصاً آخرين: عائشة ومعاوية ويزيد وعمرو بن العاص وأبا موسى الأشعري والمغيرة بن شعبة، وهكذا. لم يراعوا مشاعرنا، لم ينطلقوا هم ليتعاملوا معنا في الوقت الذي أصبحت الدولة لهم ـ كما تعاملنا في الماضي مِن منطلق الحفاظ على الوحدة، أو تهيئة الأجواء للتوجُّد معهم.

الشيعة في تاريخهم الطويل كانوا هم أكثر الطوائف حرصاً على تهيئة الأجواء للتوخُّـد مع الآخـرين، ولكـنَّ الآخرين لم يكن لديهم ذرَّة مِن حرص على أن يتوحَّدوا مع الشيعة، أو يلتفتوا إلى الشيعة، أو يحملوا ذرَّة احترام للشيعة.

وفي هذا أذكر كلمة لمحمد جواد مغنية ـ أحد علماء الشيعة (الاثنا عشرية) ـ قال: إنه يكفي الشيعة، يكفيهم مئات السنين دليل على أنه ليس بالإمكان التوخُّد مع الآخرين، مهما انفتحنا نحن، مهما فتحنا قلوبنا، مهما عدَّلنا منطقنا، مهما سكتنا عن ذا أو ذاك، أو هذه المسألة أو تلك، هم هم لن يُقدِّروا لنا أيَّ شيء مِن ذلك.

يوم كان أئمة الزيدية هم الذين يحكمون في اليمن كانوا لا يفرضون على المناطق الشافعية، على المناطق الشافعية، على المناطق الشُنيّة في اليمن لا يفرضون عليهم مُؤذناً، ولا خطيباً، ولا إمام جامع، ولا قاضياً، ولا مفتياً، كانوا يجعلون القاضي من الشافعية، مفتي للشافعية، حتى وإن كان زيدياً يفتي بمذهب الشافعي للشافعيين، يؤذن في بلدانهم بأذانهم، يُصلّون بصلاتهم، لا يتعرّضون لهم.

وَمْا الذي حُصل عَندُمَا تَغَيَّرُ الوضع؟ يعملُون على ما سمَّاه أحدُهم بـ(فتوحات) سمَّاه أحدُهم فعلاً فتوحات عندما سمع (التأمين) أصبح يَرِن في مساجد صنعاء وصعدة وغيرها، قال: هذا يُعتبر فتحاً (التأمين في الصلاة) لم يراعوا مشاعرنا وهم في مساجدًنا، في بلداننا، نحن سكتنا عن قضايا كبيرة، حسَّاسة لديكم من أجـل مشـاعركم، فكيـف أصبحتم أنتم ترون قضية ليست إلا مندوبة عندكم أنتم (التأمين) فتزحفون به زحضاً في المساجد، وتعتبرونــه زحف فتوحات؟!

سكتنا عن أبي بكر وعُمر فلم تسكتوا عن التأمين، سكتنا عن الإمامة فلم تبادلونا بالسكوت عن شيءٍ واحــدٍ وإن كان من المندوبات أو الهيئات التي ليست واجبة لديكم.

هل هذه الأطراف يمكن أن يتوحّدوا معنا، أو نلتف نحن معهم تحت راية واحدة وهم على ما هم عليه؟ لا. سكتنا عنهم فلم يسكتوا عن أئمتنا، ولا عن علمائنا، ولا حتى عن الإمام على العِيِّة.

إذاً فالمسألة أيَّ شَخص يتوهِّم بأن بالإمكان أن يُعدَّل منطقٌ من هذا النوع، وتتحدث بلين عن هذه القضايا مراعاة للآخرين نقول: لا. هم أثبتوا هم في تاريخهم الطويل أنهم ليسوا مُستعدِّين إطلاقاً أن يُقدِّروا أيَّ شيءٍ لنا، أيَّ شيءٍ يَصدُر منا مهما كان عظيماً، مهما كان كبيراً، مهما كان دليلاً على حرص من قبلنا على توحد أو مراعاة شعور. ومن يدري أنها قد تكون غلطة من المتأخرين من الزيدية أن ينطلقوا على هذا النحو، ولم ينطلقوا على ما كان عليه الأئمة القدامي من أهل البيت (عليهم السلام) من أمثال الإمام الهادي، وعبد الله بن حمزة وغيرهما من الأئمة الذين عرفوا الواقع، عرفوا أولئك، عرفوا تثقيفهم من أين، عرفوا بأنه لا يمكن أن يلتنموا معهم، مع أن دعوتهم كانت دعوة توخّد، ودعوة لتوحيد الأمة، ومراعاة لمشاعر الأمة، واحترام لأيّ طائفة يحكم فيها أحد من أئمة أهل البيت لا تُظلم، لا تُهضَم، لا يُتعدَّى على حقها الفكري والثقافي، حتى اليهود أنفسهم وهم ذمّيٌّ ون خَضُوا بالأمن في ظل دولة أهل البيت، وهم من هم في خبثهم، وعرف أهل البيت كيف يتعاملون معهم بالشكل خضوا بالأمن في ظل دولة أهل البيت، وهم من هم في خبثهم، وعرف أهل البيت كيف يتعاملون معهم بالشكل الذي يحفظ لهم حقوقهم، ويبعد المجتمع الإسلامي عن التأثر السيئ بهم.

هم فيما هم عليه، ونحن فيما نحن عليه، موقفهم يشهد بأنه ليس بالإمكان أن نقول ـ على نحو مما تساءلنا بالأمس عنه ـ: بأن بالإمكان على النيخ وأبو بكر وعُمر وعثمان والكل تتولاهم، وسنلتقي هنا تحت هذا العنوان؟ هذا لا يحصل، هم أثبتوا بأننا لو انطلقنا نحن نتولى أبا بكر وعُمر وعثمان وآخرين إضافة إلى على لن يرضوا بهذا منا، لا بُد أن ننزل عَليّاً ونخليه رقم أربعة، لازم أن ننزل سيدة نساء العالمين، ونطلع عائشة التي يسمونها الصدّيقة بنت الصدّيق، ننزل سيدة نساء العالمين بنت سيد المرسلين ونطلع عائشة بنت أبي بكر الصدّيقة بنت الصدّيق. لازم!

لا يقبلونك إطلاقاً ولا يتوحَّدون معك ولو كان على يديك سيتم فتح القدس، ما لم تُنَرَّل هذا وتطلّع هذا، هم أثبتوا هم ـ وكما قلنا لبعض زملائنا ـ بأنه ليس بالإمكان أن يبادلونا الشعور نفسه، وإلا كان بالإمكان أن نسكت لو أن القضية سيكون لها ثمرة، ولو من باب التجربة لنعرف هل بالإمكان أن نقدِّم شيئاً بديلاً عمَّا قدَّمه القرآن الكريم، وأن نقدِّم أنفسنا كمتسامحين بديلاً عن حَدِّية القرآن وصرامته، ولو كان على سبيل التجربة، وقد جَرَّبت الزيدية فعلاً، وجَرَّبوا وليس فقط عشر سنين بل مئات السنين جَرَّبوا وسكتوا.

والآن ماذا جنينا نحن من السكوت؟ نقول لأولئك من أسلافنا الذين سكتوا: ها هم مَن سكتم مراعاة لشعورهم، هم يُجَرِّعون أبناءكم وأبناء أبنائكم جُرعاتٍ مركزةٍ مِن الولاءِ الخاص لأبي بكر وعُمر وعثمان وعائشة وعمرو بن العاص والمُغيرة بن شعبه، بل ومعاوية، ها هم يعملون على طمس فضل الإمام على الله وفضل أهل البيت، بله ها هم يتجاوزون على رسول الله رسل ولا ولا وحلى الله وحلى الله وحلى الله وحلى الله وحلى الله والله والله

وكما قلت أكثر من مرة: إن ألفاً وأربعمائة سنة فيها عبرة كافية، وفيها دروس كثيرة جداً لكل شيء، وهذا الواقع شهد كل شيء، وحقائق تجلّت على طول القرون الماضية وفي هذا العصر بالذات بشكل يساعد جداً على كشف الحل، أو البحث عن الحل الإسلامي الصحيح لمشاكل المسلمين، وهم مَن يقولون: بأن الرسول (ملى الأم المبر والملامي الصحيح لمشاكل المسلمين، وهم مَن يقولون: بأن الرسول (ملى الأم المبر والمراحل والمرحل قال: ((لا يصلح أخر هذه الأمة إلا بما صلح به أوّله)) صلح أول هذه الأمة على يد رسول الله (ملى الأم المعلم والمن والمن والمنافرة والمنافرة المنافرة والمنافرة والمنافرة والمنافرة والمنافرة والمنافرة والمنافرة والمنافرة والمنافرة المنافرة المنافرة

هذه الأمة \_ في الواقع لو تفهمون أنتم \_ أو هذا العالم بكله هو عالم أبي بكر وعُمر، تعرفون ماذا تعني هذه العبارة: (هذا العالم بكله هو عالم أبي بكر وعُمر) لو أن عليًّا الطَّيُّة هو الذي توثّى أمر المسلمين مِن بعد رسول الله رسلي الله على نحو آخر.

لم يكن تأثيرُهم فقط هو داخل المنطقة العربية أو داخل العرب فقط لأن العرب كانوا هم من قد أهّلوا بـالقرآن وبالرسول لأن يحملوا لواء الإسلام للأرض كلها، للعالم كله، فما حصل مِن تقصير داخلهم وما حصل مِن خلـل كـبير داخلهم هو نفسه الذي نتج عنه هذا الخلل في العالم كله.

﴿ كُنتُم خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ ﴾ رَال عمران ١٠٠٠ أما كانت هذه هي المسؤولية التي أنيطت بهم؟ ﴿ كُنتُم خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ ﴾ للعالم، مَن الذي وقّف هذا الظهور، وهذا الإخراج؟ من الذي مسخ صورة هذا العالم؟ إنهما الشيخان: أبو بكر وعُمر، وعُمر بالذّات عُمر بالذات هو مهندس هذا العمل، فالعالم الذي نحن فيه الآن، وجه العالم الآن هو وجه أبي بكر وعُمر فعلاً ليس عالم محمد رسول الله (سلى الله وسلى كل وسلى ليس عالم الإسلام، ليس على السلام، الناس على السلام،

من أجل أن نفهم هذا كله نعود إلى التحدّث عن قضية \_ ربما كل من يدرسون في المدارس \_ نحن نقول: بأنه لا يمكن أن تصل الأمة إلى حلِّ إلاّ بعد تحديد موقفها وتصحيح نظرتها ابتداءً مِن مُفترق الطرق مِن هناك مِن عصر رسول الله رسلي (لأن علم رمعي لا رمعي لا رمعي لا رمعي لا رمعي لا ومِن بعد وفاته، هناك بداية مفترق الطرق.

أليست الطريقة الصحيحة أنك عندما تخطئ وأنت تتجول في شوارع مدينة لا تعرفها أن تحاول أن ترجع، ترجع إلى نقطة الصواب، إلى حيث أنت تتذكر المكان الذي هو صواب لديك، وتعرفه، ثم تتحرَّك من جديد باتجاهٍ تكون واثقاً بأنه يؤدي بك إلى المكان الذي تريدُه؟ أمَّا أن تتخبط بعدما قد نزلت من مفترق الطرق وأنت تغلط فربما لا تجد حلاً، إلاَّ بأن ترجع من الشارع الذي غلطت فيه، ارجع إلى نقطة الصواب، ثم تحرّك بشكل صحيح من هناك.

قد يُقال: لكن حصلت فتوحات في أيام عُمر، فلو أن القضية مرتبطة بعليٍّ لَمَا حصلت فتوحات وانتصارات للمسلمين. أليس هذا هو ما يُردّد لعُمر: فتوحات وفتوحات إسلامية في أيام الفاروق وهكذا؟ هذه العبارة تردد وترسّخ في أذهان الطلاب، وكلكم تسمعونها.

نريد أنَّ نعرف هذه النقطة، كنت قد تحدثت مع بعض الشباب عنها، لكن تذكّرت بأني لم أتحدّث عنها حـديثاً عامًّا معكم فمناسب أن نخرج بشيء منها لنعرف هذه الفتوحات ما هي؟ وكيف تمت؟

عبارة (فتوحات) نفسها تقدَّم بشكل كبير تعطي المسألة أكثر من واقعها، ولكن فلندعها فتوحات، ولندعها عظيمة، ثم لنقول لأولئك: من الذي قاد هذه الفتوحات؟ سيقولون: عُمر. سَلَمنا: عُمر. من الذي تحرك في تلك الفتوحات؟ هل هم الجيش الذي تحرك مع النبي رسمي الله حلاء رحلي في (غزوة تبوك)؟ هل هم أصحاب رسول الله رصلي الله علي وعلى المحابة، هم أولئك الناس الذين كانوا في أيام النبي؟ سيقال: نعم الصحابة، هم أولئك، سلمنا أيضاً، ولكن قفوا لنتأمل قليلاً.

تحركوا في أيام عُمر بنشاط أليس كذلك؟ تحركوا بنشاط وفاعلية، بينما سورة التوبة التي تحدثت عن آخر غزوة جماعية للأمة، ومن خلالها تلاحظ حنكة الرسول (سلى الله عجب رعدي الله وسلم) وتحركه القرآني ونظرته العميقة إلى الأمة إلى آخر أيام التاريخ، كيف وضع الدروس، سورة التوبة تحدثنا عن وضع غير طبيعي حصل في أيام إعداد الرسول (صلى الله عجب رعلي الله وسلم) أولئك الناس، ذلك المجتمع لمواجهة الروم في غزوة تبوك، ما الذي حصل؟ تثاقل، تباطؤ، تخلف، قعود، وآيات القرآن في سورة التوبة تهاجم، وتدفع بعبارات قاسية، بعبارات تعتبر بالنسبة للشخص الذي يتقاعد ويتخلف إهانة تعتبر إهانة له، عملية دفع، عملية زعزعة، محاولة تشجيع، وحركة نفاق تبدو على أوسع نطاق. لاحظوا (سورة التوبة) ـ عندما ترجعون إليها ـ كيف مُئِنت بحديث عن المنافقين؛ لأنهم تحركوا بشكل كبير.

وعادة عندما يتحرك منافقون بأعداد كبيرة منهم معروفون، ومنهم غير معروفين، ومنافقون ألوان: منهم مَن لا يزال كافرًا في باطنه، مُظهِرًا للإسلام، ومنهم مَن هو مسلم ولكنه ما زال من النوعيـة الـتي في قلبـه مـرض، مـن النوعية التي يؤثر مصالحه، من النوعية الذي يؤثر أنانيات، ونظرات مُعيَّنة لديه، أعداد كبيرة تحرَّكت، وعندما يتحرك المنافقون في ظروف كتلك يدل على أن المجتمع أصبح فيما ظهر عنه قابلاً لأن يُزعزع، ويُثبَّط. سنرى كيف أن أولئك الذين انطلقوا فيما بعد في أيام عُمر بنشاط ومعنويات مرتفعة هم الذين كانوا متثاقلين، قعد منهم مَن قعد، وتخلّف مَن تخلف، وتثاقل مَن تثاقل، وتأتي التوجيهات القرآنية الحامية، الساخنة بالدفع بهم، ما الذي حصل؟ وكيف يمكن أن نحلل هذه المسألة؟

نقول: لا تُخلو ـ بعد أن سلَّمنا أن القائد هو عُمر، وأن أولئك الجيش الذين تحرَّكوا في (اليرموك والقادسية) هم هؤلاء ـ إمَّا أن يكون عُمر أقدر على قيادة الأمة من النبي (سلى الله علم رعلى الله وسلى وكانت توجيهاته ومنطقه أكثر فاعلية من القرآن؛ إذاً فلماذا لم يكن عُمر هو النبي؟ ولماذا لم نكتف بتوجيهات عُمر عن القرآن؟ هل بالإمكان أن نقول: إن عُمر كان أقدر على قيادة الأمة، وأكثر حنكَة (الوران في سورة التوبة) والله (سلى الله علم رعلي الله والمرابق القرآن في سورة التوبة)

إن سلّموا فما الذي عملوا؟ ألم يجنوا على محمد (صلى الله على دعلى الدرمي)؟ ألم يجنوا على حكمة الله، على قوله تعالى: ﴿اللّهُ أَعلَمُ حَيثٌ يَجْعَلُ رِسَالَتَهُ ﴾ الأنعام: ١٢٠)؟ لكن كيف ساغت هذه المسألة عند الكثير؟ لأنه قُلدّم محمدٌ رسلى الله عليه دعلى الله الله الله الديه حُنكَة سياسية ولا قدرة قيادية عسكرية، هكذا قدّم محمدٌ رسلى الله عمر، وعلى الدرم إنساناً "جَوَاد يرجم الله" واعظ، مرّة في المسجد، ومرّة في الشارع، ومرّة في أوساط الجيش، لكن عُمر، عُمر هو.. عبقرية عُمر، وسياسة عُمر، وحُنكَة عُمر، و... إلخ.

فعلاً احتاجُوا \_ ونحن نقول: إنهم يتجنّون على رسول الله رسلى (الله عليه رحلي لاله رسلي \_ أن يصنعوا لرسول الله شخصية، سواءً من حيث يشعرون أو من حيث لا يشعرون الله على ترميز هؤلاء وتكبيرهم أنساهم أن يَهتمُّوا بالشخص العظيم بمحمد رسلي (الله عليه رحلي لا معملوا على تقديمه في ذهن الأمة بشكل آخر؛ حتى يتسنّى أن يصعد عُمر في مجال آخر.

بل بلغ بهم الأمر إلى أن قالوا: إن عُمر كان مُلَهماً، وأن القرآن كان يتنزل ليوافق عُمر في أشياء كثيرة، حتى فيما يتعلق بحياة النبي رمني الله عجب رمني الله وبأموره الخاصة مثل: يا رسول الله لو أنك سترت نساءَك أو عملت لهن ملابس أو حجبت نساءَك، فنزل القرآن يأمر النبي رمني الله عجب رمين الدرس بأن يأمر نساءَه وبناته ونساء المؤمنين أن يُدنين عليهن من جلابيبهن، قال: يا رسول الله إن نساءَك يدخل عليهن البَرُ والفاجر فلو حجبتهن، فنزلت هذه الآية.

إذاً فإمّا أن يكون عُمر هو أعظم قيادة وحنكَة وتوجيهاته أكثر فاعلية من قيادة الرسول رسلى الله عدد رعلى الدرمري ومن توجيهات القرآن، وإمّا أن نقول: بأن عُمر لم يكن كذلك. فلنرجع إلى الآخرين إلى الصحابة أنفسهم وإلى ذلك المجتمع الذي تحرّك بتثاقل في غزوة رتبوك) ثم تحرّك بفاعليةٍ ونشاطٍ في رالقادسية) وفي راليرموك).

هل عندما انطلقوا بفاعلية ونشاط هل كانوا \_ وهم الذين تباطؤوا مع رسول الله (سلى الله عدد وهلى أله وسلى وسلى وتشاط هل كانوا \_ وهم الذين تباطؤوا مع رسول الله (سلى الله وسلى وتشاقلون تحت قيادة وتشاقلوا ـ هل كانوا أكثر طاعة لعُمر من رسول الله (سلى الله عدد وسلى الله عدد القرآن، وتوجيهات القرآن أعظم من كلمات عُمر القليلة حتى، وغير البليغة، وغير المشجِّعة.

فإذا كانوا أطوع لعُمر من محمد رسمي الله عدب رجمي الله وملى رسول الله فماذا يعني هذا؟ هل يستحقون أن تقال كلمة واحدة في التعظيم لشأنهم، أو في التقدير لهم إذا كانوا أطوع لعُمر من محمد رسمي الله عدب وعدي الله وسلم؟ إذاً فما المخرج من هذا؟ كيف يمكن أن يخرجوا من هذه؟

إن كان ذلك من أجل عُمر؛ إذاً فعُمر أقدر من محمد، إن كان ذلك عائداً إلى الجيش نفسه؛ إذاً فالجيش أطاع عُمر أكثر من محمد، وكل واحدة منها تعتبر بالنسبة لهم سُبّة.

<sup>(</sup>١) الْحُنْكَةُ: السِّنُّ وَالتَّجْرِبَةُ وَالبَصَرُ بالأُمُورِ، وَحَنَّكَتْهُ التَّجَارِبُ: هَذَّبَتْهُ. لسان العرب ١٠ / ٤١٦.

 <sup>(</sup>٢) جَوَاد: مِن اللَّهْجَةِ الْعَامَّيَّةِ، وَالْمَقْصُودُ بِهِ هُنَا: سَطْحِيٌّ، لَا يَعْرِفُ أَغْوَارَ الأُمُورِ، ولا يَفْقَهُ السِّيَاسَةَ. و(يرْحِم الله): مِن اللَّهْجَةِ العَامِّيَّةِ، وتُقَالُ عَنْ
 الَّذِي وَصَلَ – فِي مَسْكَنْتِهِ وَعَدَمٍ قُدْرَتِهِ عَلَى أَيٍّ شَيْءٍ – إِلَى حَالَةٍ يُرْثَى لَها.

ما الذي حصل؟ ومن الذي صنع تلك المعنويات؟ من الذي صنع ذلك الانتصار؟ إنه رسول الله رسلي الله وحدى الله وحمل وسلي ومن الذي صنع ذلك الانتصار الذي وقع في واليرموك، والقادسية) وغيرها، هو الذي عمل طوال حياته وخاصة بمرافقة القرآن الكريم وخطةٍ موحدة من قبل القرآن ومن قبل الرسول وسلي الله علم وحلي الأحرى الطاغية الظالمة، من تضرب الدول الكبرى في عصرهم وفيما بعد، هو الذي عمل على رفع معنوياتهم.

فالقرآن دفعهم دفعاً رهيباً في غزوة تبوك، مع أن الله يعلم أنهم لن يواجهوا بقتال، أخرجوا، حتى ثلاثة أشخاص عندما تختفوا ماذا كان موقف النبي منهم رسلي (لأن علم رحلي لا رملي)؛ قال: لا تكلموهم.

كان استنفاراً عامًا؛ لأن المسألة كان الجانب التربوي فيها للأمة أكثر من احتمال المواجهة العسكرية من خلال القرآن نفسه، خرجوا متثاقلين، ووضع اقتصادي سيئ، ومعنويات هابطة جداً، هم عدد قليل سيواجهون أكثر من مائة ألف أو من مائة وثلاثين ألف جندي حشدتهم دولة الرومان، خرجوا بتثاقل وتباطؤ، ومعنويات هابطة وزحزحة، ما الذي حصل؟

ولم يحاول رسول الله رسمى ولا محب رحمى وله رسم أن يعود إلى دولة كسرى، إلى دولة الفرس وهي كانت أيضاً الدولة العظمى الثانية في ذلك العصر ليستمد منها، لأنه سيواجه دولة كبرى، وهذه الدولة لا تزال في صراع مستمر مع دولة الفرس فتكون فرصة مهيأة له بأن يحصل على دعم من الفرس، من الأكاسرة فيشدوا أزره، فيهاجم دولة الرومان، لم يحصل هذا، ولم يحاول، بل لم يفكر في هذا. أراد أن يُربِّي هذه الأمة كيف تكون معتمدة على نفسها، وعلى دبها، وعلى كتابها، وعلى نبيها؛ لأنها تملك ديناً قيِّماً يستطيع هذا الدِّين أن يجعلها تقف على قدميها دون أن تحتاج لا إلى شرق ولا إلى غرب، ولا إلى أمريكا ولا إلى روسيا، ولا إلى أطراف أخرى.

خرجوا متثاقلين، جمعوا نحو ثلاثين ألفاً بعد الحشد والاستنفار العام، والحشد الهائل والدفع الهائل، ثلاثين ألفاً توجهوا على بُعد سبعمائة وخمسين كيلومتراً من المدينة باتجاه الشام.

فبدا رسول الله رسم الله عدد رحمي الله وسمي أله وسمي أفضاً وكأنه - أمام الآخرين - لا يسدري من سيواجه، إذا احشد هذا الحشد لكن حاول أن تضع هذا الحشد في أماكن تحصن منه البلد الإسلامي الذي قد أصبح بين يديك، واتسعت رقعته بين يديك، لا، هو الذي هاجم وبادر بالهجوم، ليهاجم بأولئك الجيش أو بذلك العدد، ذو النفسيات الهابطة والمعنويات المنحطة، على بعد، إلى أعماق، إلى أقرب منطقة للدولة الرومانية، إلى تبوك.

الروم أزعجهم هذا أزعجهم؛ فقرروا عدم المواجهة ، ما الذي حصل ؛ وتحرَّك رسول الله رَملي (لأله عجب رحمي الدرسم) وهو لا يزال في تبوك ، تحرَّك بسرايا هنا وسرايا هناك ، وعمل أعمالاً يتحدّى ، يتحدّى ؛ فارتفعت معنويات الناس بشكل رهيب جداً ، خرجوا وهم يرون الروم مستحيل أن يواجهوها ، بل كان المنافقون وبعض الندين تخلفوا من الأعراب قد تشجَّعُوا إلى أن يُدبِّروا مؤامرة ضد رسول الله في المدينة نفسها ؛ ليمسحوا الدولة الإسلامية بكلها ، فترك لهم عليًّا السَّى على هو صمَّام الأمان للدولة الإسلامية سيبقى في المدينة بَعدَه ، وهو مَن يخرج إلى أقصى منطقة

ولهذا المنافقون عملوا دعاية ضد علي الطبيخ: أنه إنما خلفه في النساء والأطفال، أنه إنما استثقله، كره خروجه معه؛ فلحق عليُّ الطبيخ برسول الله رسمي وللم علي رسمي ولا وملى الله وملى الله وملى الله وملى الله وملى الله الله الله الله والله والله

رجعوا من تبوك وهم كل واحد أصبح اثنين ثلاثة في داخل ردائه وإزاره، قهروا الدولة العظمى في ذلك العالم وبدون مواجهة، وفيما بعد بقيت معنوياتهم مرتفعة.

رسول الله رسي (لأ عدد رعلي لا رسم) كان يريد شيئاً عظيماً للأمة، يرفع معنوياتها، يُربِّيها، يشدَّ مِن أزرها، يُقـوِّي إيمانها، يُربِّيها كيف تعتمد على نفسها، وفي الوقت نفسه يخـتار لهـا القائـد المُهِـمّ العظـيم الـذي هـو جـدير بقيادتها: علي بن أبي طالب العَيْلًا في يوم الغدير.

لكن لَمَّا خسرت هذا القائد وبقي معها جانب من أثر ما رتبه الرسول (صلى الله علب رهدي الله وسلم) لها كأمة، أمة معنوياتها مرتفعة، وتمتلك قائداً عظيماً، خسرت ذلك القائد؛ فطلع عُمر.

وكيف يمكن أن يكون عُمر بطلاً عالميًّا وهو الذي لم يستطع أن يكون بطلاً أمام حصن واحد في خيبر، أمام أقلية من اليهود في خيبر؟! يصبح بطلاً عالميًّا! لا، لا. لا يمكن.

فلنقل فعلاً لأولئك الذين يتحدثون عن الفتوحات: لو تعلمون كم خسرنا، وما نسبة هذه الفتوحات التي تتحدثون عنها لو كان عليٌّ هو الذي قاد الأمة، وبتلك المعنويات التي رسّخها النبي في نفوسها في غزوة تبوك، لَمَا كانت هذه الفتوحات التي حصلت على يد عُمر تساوي معشار معشار ما يمكن أن يحصل في علم الله سبحانه وتعالى لو أن عليًّا السِّرِ هو الذي قاد الأمة.

فنحن مَن يجب أن نبكي وليس مَن نفخر بأن عُمر عمل فتوحات، وفتوحات. أنـتم تجهلـون كيـف كـان يمكـن أن يكون الواقع لو أن عليًّا هو الذي قاد، لكن عُمر هو الذي قاد الأمة فحصلت تلك المعركتان: (اليرموك والقادسـية) بمنطقتين، حصل أشياء لا تعدّ شيئاً فيما لو كان على السَّيِّ هو الذي قاد فيما نعتقد بحسب فهمنا.

إذاً فليس عُمر، وليست توجيهات عُمر، عُمر هو نفسه الذي حاول أن يخرج، وهم أثناء مواجهة الفرس فقال له الإمام على النفي الجيش مَن هم أشجع ومَن هم أقدر، الإمام على النفي الجيش مَن هم أشجع ومَن هم أقدر، إذا خرج سيكون هو القائد الأعلى وبالتالي سيعود يُجَبِّن أصحابه وهم يُجَبِّنُونه إن عاد هو وأصحابه، سيؤدي إلى هزيمة منكرة. قال له الإمام على النفي الله الإمام على النفي الله الإمام على النفي الله الإمام على النفي الله الإمام على النفي المناس المنا

إذاً فالذي صنع انتصارات القادسية واليرموك هو محمد رسلى والله عبر رعلى وليس عُمر، وينبغي الأولئك الذين يقولون: رفتوحات، فتوحات، أن يبكوا أن الأمة لم تحصل إلا على تلك الفتوحات فقط، وما نسبتها وما قيمتها لو كان علي هو الذي قاد الأمة؟ إذاً فلا تُعدّ مسألة (فتوحات أو ما فتوحات) شبهة في الموضوع نفسه الدي نتحدث عنه، إنه خسارة خسارة بسبب عُمر فعلاً، وإلا لو كان علي المحلى هو الذي قاد لكانت الأمة هي الغالبة فعلاً ﴿هُمُ الْفَالِبُونَ ﴾ ولم يحدد المسألة، اليهود والنصارى حركات، أمّا الكافرون فكانوا أقل خطورة، كانوا في ميدان المواجهة أقل خبرة من اليهود الإسرائيليين، حتى الفرس أنفسهم كانت روحيّتهم أشبه شيءٍ بروحية العرب عده المحفة له يكن لديهم خبث اليهود، يضربك ثم يأتي ليدوس من فوق ظهرك وأنت تبتسم له، لم يكن عندهم هذه الخبرة وهذه الحنكة.

ولنعد بعد استكمال هذا الموضوع إلى محاولة أن نفهم كيف نتوتّى الله ورسوله والذين آمنـوا، كيـف نكـون مِـن أولياء الله. ومَن هم أولياء الله.

اللهم صل على سيدنا محمد وعلى آله الطاهرين.

بعد أن عرفنا من قول الله سبحانه وتعالى: ﴿إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاَةَ وَيُولُونَ الرَّكَاةَ وَهُم رَاكِعُونَ ﴾ راكاندة:٥٥) التوجيه لنا ـ إضافة إلى ما تقدَّم في الآيات قبلها من التحذير عن تولّي اليهود والنصارى، أو تكون وضعيّتنا بالشكل الذي نقبل فيه أن نتولّى اليهود والنصارى، أو تكون وضعيّتنا بالشكل الذي نقبل فيه أن نتولّى د. من حيث نشعر أو لا نشعر ـ اليهود والنصارى.

بعدها ﴿وَمَن يَتُوَلَّ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا فَإِنَّ حِزْبَ اللَّهِ هُمُ الْفَالِبُونَ ﴿ الله وَمَن يَتُوَلَّ ﴾ نريد أن نعرف كيف نتولى الله ورسوله والذين آمنوا، وكيف نكون من أولياء الله.

الله سبحانه وتعالى قال في القرآن الكريم مخبراً عن حال أوليائه: ﴿ أَلاَ إِنَّ أَولِيَاءَ اللَّهِ لاَ خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُـمُ
يَحْزَنُونَ \* اللَّذِينَ آمَنُوا وَكَانُوا يَتَقُونَ \* لَهُمُ الْبُشْرَى فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الأَخِرَةِ لاَ تَبْدِيلَ لِكَلَمَاتِ اللَّهِ ذَلِكَ
هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴾ ريونس: ٢٢-٢٢ ﴿ أَلاَ إِنَّ أَوْلِيَاءَ اللَّهِ لاَ خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ \* الَّذِينَ آمَنُوا وَكَانُوا يَتَقُونَ ﴾

أليس هذا تعريفاً بأوليائه؟ ﴿ا**لَّذِينَ آمَنُوا**﴾: صدَّقوا، ووثقوا، وفهموا ووعَوا، صـدَّقوا بوعـد الله لهـم، وثقـوا بالله ربهم.

الوعود سواءً ما كان منها متعلقاً بحالة المواجهة مع أعدائه وأعداء المسلمين، أو ما كان منها متعلقاً بالآخرة، أو ما كان منها متعلقاً بمغفرة الذنوب، أو ما كان منها متعلقاً بسعادة الأمة في الدنيا.

الذين آمنوا وصدَّقوا ووثقوا بمثل قول الله تعالى: ﴿إِن تَنصُرُوا اللَّهَ يَنصُرُكُمْ وَيُثَبِّتُ أَقْدَامَكُمْ ﴿ معد: ٧) أليس هذا وعداً يتطلب إيماناً؟ صدَّقوا ووثقوا بمثل قول الله تعالى: ﴿وَلَيَنصُرنَّ اللَّهُ مَن يَنصُرُهُ إِنَّ اللَّهَ لَقَوِيًّ عَزيرٌ ﴾ الحج: ١٠) صدَّقوا بوعد الله، ووثقوا بقوة الله وعزته.

صدقوا وهو يتحدث عن واقع أعدائهم حيث يقول فيما يتعلق باليهود والنصارى: ﴿لَن يَضُرُّوكُمْ إِلاَّ أَذَى وَإِن يُقَاتِلُوكُمْ يُوَلُّوكُمْ الأَدْبَارَ ثُمَّ لاَ يُنصَرُونَ \* ضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ الدُّلَّةُ أَيْنَ مَا ثَقِفُوا إِلاَّ بِحَبْلِ مِنَ اللَّهِ وَحَبْلٍ مِنَ اللَّهِ وَحَبْلٍ مِنَ اللَّهِ وَحَبْلٍ مِنَ اللَّهِ وَحَبْلٍ مِنَ اللَّهِ وَصُرِبَتْ عَلَيْهِمُ الْمَسْكَنَةُ ﴿ اللهِ عَلَيْهِمُ الْمُسْكَنَةُ ﴾ رآل عمران ١١٠٠١١١ اليس يتحدث عن واقع أعدائهم؟ وكيف سيكونون هم في ميدان المواجهة معهم؟ صدقوا ووثقوا وآمنوا، وبمثل قوله تعالى: ﴿وَلَوْ قَاتَلَكُمُ اللَّذِينَ كَفَرُوا لَوَلَّهُ وَاللهُ عَلَيْهُ اللهُ مَن اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ الله

صدقوا بوعد الله للشهداء حيث يقول: ﴿وَلاَ تَحْسَبَنُ الّذِينَ قَتُلُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ أَمْوَاتًا بَل أَحْيَاءُ عِنْدَ رَبِّهِمْ يُرزَقُونَ ﴾ رآن عمران ١٦٥٠) آمنوا، صدقوا، ووثقوا، صدقوا أيضاً بمثل قوله تعالى وهو يتحدث عن أوليائه في هذه الآيات نفسها: ﴿أَلاَ إِنَّ أَوٰلِيَاءَ اللّهِ لاَ خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ \* الّذِينَ آمَنُوا وَكَانُوا يَتَقُونَ \* لَهُمُ الْبُشْرَى فِي الْعَيَاةِ اللّهٰ عَلَيْ الْعَجْرَةِ لاَ تَبْدِيلَ لِكَلِمَاتِ اللّهِ ذَلِكَ هُوَ انْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴾ أليس هذا وعداً إلهيا ؟ آمنوا وصدقوا الْحَيَاةِ اللّهٰ اللّه عَنْ العَرْبَ اللّه اللّه الله الله الحياة الدنيا وفي وكم في القرآن الكريم من الوعود المهمة، من الوعود العظيمة، التي لها قيمتها وأثرها في الحياة الدنيا وفي الأخرة، ولكن الشيء المُذهش والغريب هو أننا كيف نصدق وعوداً تأتي من له ملك السموات والأرض، وله الدنيا والآخرة، ولكن الشيء المُذهش والغريب هو أننا كيف نصدق وعوداً تأتي من الأن من الآن أخرين نعن نعرف أنهم كذبوا علينا في السنة الماضية، وقبل السنة الماضية، ثم يحدثوننا بأننا من الآن وصاعداً سنفتح صفحة جديدة، فنصدق ونثق ونصفق؟

لم نتعامل مع الله سبحانه وتعالى، ولم نصدق تلك الوعود المهمة، تلك الوعود العظيمة، وَعَـدَ المسلمين حتى بغنائم، وَعَدَهم بمناطق أخرى سيفتحونها ﴿وَأُخْرَى لَمْ تَقْدرُوا عَلَيْهَا قَدْ أَحَاطَ اللَّهُ بِهَا ﴿ رَانِتَحَ: ٢١.

فلهذا كان من ميزة أولياء الله، الميزة العظيمة هو أنهم يؤمنون بما تعنيه الكلمة أي: يصدقون ويثقون، ثم 
﴿وَكَانُوا يَتَقُونَ ﴾ ﴿اللَّذِينَ آمَنُوا وَكَانُوا يَتَقُونَ ﴾ لنعرف أن الذي يصنع التقوى هو الإيمان، متى ما آمنت، متى ما 
صدقت، متى ما وثقت، متى ما فهمت أهمية هذا الوعد، أهمية هذا الأمر، أهمية هذه المسؤولية، هناك سترى كم 
يكون التقصير مزعجاً، كم سيكون التقصير مخلاً، كم سيكون التقصير سيئاً؛ فأنت حينئن ستعمل من منطلق 
إيمانك الواعي وفهمك الواعي إلى أن تكون متقياً من أن يحصل منك تقصير نحو الله سبحانه وتعالى، تفريط في 
المهام التي أصبحت تعرف من واقع إيمانك أهميتها، تخاف من تلك العقوبات التي توعّد بها من قصّر وفَرّط 
وخالف وعاند، فأنت تعمل على أن تتقي الله من أن يحصل منك ما تستوجب به غضبه، وما يجعلك أيضاً جديراً 
بأن يُنزل عليك عقوبته، تلك العقوبة التي أوعد بها، القرآن مليئ بالوعد والوعيد، مليئ بالوعيد الذي يعني 
التهديد على التفريط الذي يحصل من جانب الناس.

﴿آمَنُوا وَكَانُوا يَتَقُونَ﴾ ولهذا نفهم كيف أن التقوى فعلاً هي حالة نفسية يخلقها الإيمان الواعي، يخلقها التصديق العملي في نفس الإنسان وهو ينطلق من واقع إيمانه ومن صدق وعيه وفهمه نحو كل قضية؛ لأنه يعرف أهميتها وخطورتها ومسؤوليته الكبيرة فيها، فيخاف الله من أن يُقصِّر، فيتقيه؛ إذا آمن واتقى ﴿اللهِينَ آمَنُوا وَكَانُوا يَتَقُونَ﴾.

إذاً فكيف نكون من أوليائه إلا إذا كنا نثق به، نثق بالله، نعتمد على الله، نتوكل على الله، نعمل على الحصول على أن نكسب ونحصل على رضا الله، نخاف من الله، نستعين بالله، نسترشد بالله، نستهدي بالله، نعتبره ولي أمرنا، هو هادينا، هو مرشدنا، هو من سيرعانا، من سينصرنا، من سيؤيدنا، ولكن ليس مجرد كلام، ليس مجرد لقطاقة ألسنة، تكون أنت فاهما وواعيا من هو هذا الذي تريد أن تعتمد عليه، إنه الله القوي العزيز القاهر فوق عباده، الذي له ملك السموات والأرض، وبيده خزائن السموات والأرض، بيده الأولى والأخرى، بيده الدنيا والآخرة، تثق به وثوقاً صادقاً عمليًا لا يتزعزع أبداً أمام أيّ دعاية أو إرجاف أو تخويف، تعتمد عليه، تتوكل عليه.

وما أكثر ما كان يردد الإمام الخميني (رحمة الله عليه) كلمة (يجب أن نعتمـد على الله)! يقـول للإيـرانيين: اعتمدوا على الله، توكلوا على الله، بالاعتماد على الله نستطيع أن ننتصر، بالاعتماد على الله نستطيع أن نقف على أقدامنا دون حاجة إلى أن نستعين بهذا أو هذا ممن لا تمثل استعانـتنا به شيئاً، ممن لا يمكن الاستعانة بهم إلا وندفع من إيماننا ومن ديننا ثمن الاستعانة بهم.

كيف لو فهم زعماء العرب الاعتماد على الله والتوكل على الله؟ لو كانوا بهذا المستوى كيف كانوا سيظهرون في هذا العالم؟ لكن لا. انطلقوا كلُّ منهم يحاول أن يستعين بهذا أو بهذا بتلك الدولة أو بتلك، في كل أمـوره، حتـى في مجال الخبرة في كيف ينظف مدينته، في كل شؤون الحياة، أصبحوا يعتمدون عليهم.

إَذاً فلكي نكون صادقين في إيماننا يجب أن يكون إيماناً واعياً بالشكل الذي يخلق لـدينا هـذه المقومات المهمـة، ثقة بالله، اعتماداً على الله، حبَّا لله، استعانة بالله، تـوكلاً على الله، ألم يقـل هـو: ﴿وَعَلَى اللهِ فَلْيَتُوكُـلِ الْمُؤْمِنُونَ ﴾ رَال عمران ١٧٠٠) ﴿وَمَن يَتُوكُلُ عَلَى اللهِ فَهُوَ حَسْبُهُ ﴾ راطلاق: ٢٠ أليست الوعود الإلهيـة هكـذا؟ وهـي وعـود أصبحنا في واقعنا ـ كباراً وصفاراً لا نثق بها .

الذين يَمثلون أولياء الله حقاً في واقع إيمانهم وتقواهم لهم مواصفات في القرآن الكريم تتجلَّى في سـلوكهم، مواصفات تعكس واقع نفسياتهم، تتجلَّى في أعمالهم في واقع الحياة.

فلنعد إلى جملة آيات من القرآن الكريم تتحدّث عن صفات أولياء الله، الذين هم المؤمنون، والمؤمنون اللذين هم على هذا النحو، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿وَمَا عِندَ اللّهِ خَيدُ وَأَبْقَى لِلّذِينَ آمَنُوا وَعَلَى رَبِّهِم فَم على هذا النحو، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿وَمَا عِندَ اللّهِ خَيدُ وَأَبْقَى لِلّذِينَ آمَنُوا وَعَلَى رَبِّهِم فَيَوَكُلُونَ ﴾ الله عنه واحدة؟ اتكالاً على الله من منطلق الثقة بالله، والاتكال على الله لا يعني أن نوكل الأمور إليه فندعه هو يعمل بدلاً عنا، بل ننطلق نحن في ميدان الحياة، في واقع الحياة في أداء المسؤوليات، في أداء المهام، ونحن تتكل عليه حيث نهتدي بهديه، حيث نلتجئ إليه، حيث ندعوه.

﴿آمَنُوا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتُوكَّلُونَ﴾ من منطلق إيمانهم بأن الله هو ربهم، مَن يهمـه أمـرهم، مَـن يعمـل علـى تــدبير شؤونهم.

﴿وَالَّذِينَ يَجْتَنِبُونَ كَبَائِرَ الإِثْمِ وَالْفَوَاحِشَ وَإِذًا مَا غَضِبُوا هُمْ يَغْفِرُونَ ﴿ الشّورى: ٢٧ لا حظ كيف تكشف سلوكياتهم واقع نفسياتهم، التي ملؤها الإيمان الواعي، الإيمان الراسخ، الإيمان الذي لا ارتياب معه، هم يجتنبون كبائر الإثم حياء من الله، ولِمَا لكبائر الإثم مِن أثر في جَعلِهم غير جديرين بتحقيق وعود الله على أيديهم ولهم.

﴿وَإِذًا مَا غَضِبُوا هُمْ يَغْفِرُونَ﴾ لا يتجاوزون الحق، لديهم اهتمامات كبرى، لديهم حرص على رضى الله سبحانه وتعالى، فسيصفح وسيغفر لأخيه إذا ما بدرت منه إساءة أو زلة، هو لا يريد أن يغرق المجتمع في مشاكل ثانوية تصرفه عن القضايا المهمة التي يجب أن يعطيها كل اهتمامه، فهم عادةً إذا ما غضبوا لا يدفعهم الغضب إلى التجاوز، ولا إلى الباطل، بل يغفرون أيضاً.

﴿وَالَّذِينَ اسْتَجَابُوا لِرَبِّهِم ﴾ رانشورى:٣٨) لأنهم مؤمنون بربهم فاستجابوا له في كل ما أرشدهم إليه، وكل ما أراد منهم، وطلبه منهم.

﴿وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَأَمْرُهُمْ شُورَى بَينَهُمْ ﴿ الشورى: ٣٨ أمورهم وهم في ميادين المواجهة ، في ميادين العمل على إعلاء كلمة الله ، في كيف يحققون التعاون على البر والتقوى ، في كيف يُؤهّلون أنفسهم ليكونوا أمة تدعو إلى الخير ، وتأمر بالمعروف وتنهى عن المنكر ، يتشاورون في أمورهم : كيف نصنع؟ ما الذي ينبغى أن نعمل؟ يشعرون بمسؤوليات كبيرة وعظيمة ، وهم في الوقت نفسه نفوس متآلفة قريبة من بعضها

بعض، كلُّ منهم ينصح، كل منهم لديه رؤية من واقع اهتمامه بواقع الحياة، وبوضعية الأمة، ليسوا من أولئك الذين تمر الأحداث، وتمر الوضعيات السيئة وهم لا يلتفتون إليها، ولا يحملون أيَّ رؤية عملية نحوها، ولا يفكرون في ماذا يصنعون من أجل المخرج منها، فأنت لا تجد لديهم أي فكرة. أمَّا هؤلاء فاهتماماتهم تجعلهم جديرين بأن يكون لديهم أفكارُ ذات قيمة في مجال بناء الأمة، في مجال المواجهة لأعداء الأمة، في مجال الحفاظ على صلاح المجتمع، لديهم رؤى، ومتى يمكن أن يكون لديك رؤى؟ عندما يكون لديك اهتمامات كبرى بواقع الأمة.

﴿وَمِمّا رَزَقنَاهُم يُنفِقُونَ ﴾ راشورى ٢٨٠ يبذلون أموالهم ﴿وَمِمّا رَزَقنَاهُم يُنفِقُونَ ﴾ : من علمهم، من مالهم، من خبراتهم، بأقلامهم، بأيديهم، بكل ما رزقهم الله من إمكانيات ينفقون ينفقون في مجال ماذا؟ في المجالات الـتي يجب أن تهمهم كمسلمين، كمسؤولين أمام الله، كمؤمنين مُصَدِّقين بما وعد الله المؤمنين به في الدنيا وفي الآخرة، فهم لا يبخلون؛ لأنهم يثقون بمثل قول الله تعالى: ﴿وَمَا أَنفَقْتُم مِن شَيْءٍ فَهُو يُخلِفُه ﴾ رسانه ٢٠ ﴿وَمَا تُنفِقُوا مِن شَيءٍ فَهُو يُخلِفُه ﴾ رسانه ٢٠ ﴿وَمَا تُنفِقُوا مِن شَيءٍ فِي سَبِيلِ الله يُوفَّ إلَيْكُم وَأَنثُم لاَ تُظلَمُونَ ﴾ رالانفال ٢٠٠ اليست هذه وعوداً ؟ لكنها تتطلب إيماناً، وتتطلب أن تكون أنت ممن يحمل اهتماماً من واقع إيمانك؛ حتى تعرف مدى أثر ما تنفق، وتعرف أنه يجب أن تبذل مالك، وتبذل من كل ما رزقك الله من خبراتك وإمكانياتك. فهم هكذا شأنهم كمؤمنين واثقين بوعد الله، حريصين على رضا الله، عارفين أثر الإنفاق في تحقيق ما يريدون تحقيقه؛ فهم ينفقون.

﴿وَالَّذِينَ إِذَا أَصَابَهُمُ الْبَغْيُ هُمْ يَنتَصِرُونَ ﴿ الشورى: ٢٥ لديهم وعي إيماني بأن الصبر على الظلم لا يمثل إلا الضّعَة والذلة والخنوع، لا قيمة له عند الله إذا لم يكن صبراً عملياً ﴿إِذَا أَصَابَهُمُ الْبَغْيُ ﴾ فإيمانهم (تربيتهم الإيمانية) وثقافتهم القرآنية جعلتهم يمتلكون نفوساً عالية، نفوساً أبية، نفوساً تفهم كيف ستكون العاقبة السيئة إذا ما خنعوا، إذا ما خضعوا إذا ما استُذِلوا وقهرُوا، كيف ستكون الحياة، كيف سيصبح الدِّين، كيف سيضيع الحق، كيف سيسود الباطل، كيف سينتشر الفساد؛ فهم ﴿يَنتَصِرُونَ ﴾ ينتصرون إذا أصابهم البغي في أنفوسهم أبية، نفوسهم كبيرة، لا يطيقون السكوت على أن يُظلموا، وأن يُهضموا، وأن يُدلوا، ينتصرون لدينهم.

وعادة ما يكون ـ أحياناً ـ البغي عليهم هدفه باعتبار ما يحملون في دينهم، في كونهم هم طائفة محقة، في كونهم من يحملون اهتماماتٍ بأمر الدِّين، فالبغي عليهم هو عملية ضرب للدِّين من خلال ضربهم هم؛ فهم ينتصرون على من بغي، وليكن هدفه ما كان.

هكذا آية واحدة تعرض مثل هذه القيم المهمة، والصفات العليا لأولياء الله، هذه الصفات التي تجسِّد إيمانهم الحقيقي الصادق، الراسخ، الواعي.

يقول سبحانه وتعالى - أيضاً - عن المؤمنين، وهم بالطبع أولياؤه؛ لأنه قال في مقدمة وصف أوليائه من هم: 

﴿اللّذِينَ آمَنُوا وَكَانُوا يَتَقُونَ ﴾ آمنوا، كيف هذا الإيمان؟ هو هكذا إيمان من هذا النوع: ﴿إِثّمَا الْمُؤْمِنُونَ اللّذِينَ آمَنُوا بِاللّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَمْ يَرتّابُوا وَجَاهَدُوا بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ اللّهِ أُولَئِكَ هُمُ الصّادِقُونَ ﴾ (المجرات:٥١) وهؤلاء هم أولياء الله، الصادقون هم: أولياء الله، الصادقون في إيمانهم، آمنوا بالله، آمنوا برسوله (سلى الله عليه وهؤلاء هم أولياء الله، الصادقون هم: ولا يمكن أن يتعرض لأي ارتياب أمام هذه الشبهة، أو هذه الدعاية، أو أمام هذه الإغراءات، أو هذا الترهيب، أو هذا الترغيب، إيماناً عملياً يفهمون الإيمان، الإيمان العملي اللذي يُجسِّدونه في التزاماتهم، وفي اهتماماتهم أنه: إيمان بقضايا، بمبادئ، بعقائد، بأحكام تتطلب الالتزام بها، وتتطلب أيضاً نشرها والعمل على إعلاء كلمة الله في سبيل تطبيقها وسيادتها في أدضه.

﴿وَجَاهَدُوا﴾ جاهدوا، من أجل ماذا جاهدوا؟ وبماذا جاهدوا؟ بأموالهم وأنفسهم، وهي أغلى ما يملك الإنسان: ماله ونفسه، فلـتكن الأمـوال رخيصة، ولـتكن النفوس رخيصة؛ في سبيل مَـن؟ في سبيل الله، هـؤلاءِ ﴿هُـمُ الصَّادِقُونَ ﴾ وَحَدَهُم هم الصادقون، والصادقون مَن هم؟ هم أولياؤه، أولياؤه مَن هم؟ هم الذين ﴿لاَ خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ ريونس:٢٠) هم مَن ﴿لَهُمُ الْبُشْرَى في الْحَيّاة اللَّائيّا وَفي الآخرَة ﴾ ريونس:٢٠).

مَن هم ﴿الْمُؤْمِنُونَ﴾؟ هم من ينتفعون بالذكرى إذا ما ذكروا، لماذا؟ لأن نفوسهم مهتمة، قلوبهم مفتحة لتستقبل الهدى لتنتفع بالدذكرى؛ ولهدا قال الله لرسوله رصلى الله عبد رحلى الدكرى؛ ﴿وَذَكُر فَإِنَّ الدَّكْرَى تَنفَعُ الْهُوْمِنِينَ ﴾ رانداريات:٥٥) وهم من سيحتاجون إلى الذكرى، وهم من تنفعهم الذكرى؛ لأنهم دائماً في عمل، في عمل، وهم يرزكون أنفسهم، وهم يصيغون نفسياتهم على أساسٍ من هدى الله سبحانه وتعالى، وهم ينطلقون في سبيله، في سبيله يجاهدون بأموالهم وأنفسهم، يواجهون في مختلف ميادين المواجهة لأعداء الإسلام وأعداء الأمة، فهم من تنفع فيهم الذكرى، من تنفع فيهم الذكرى المستمرة، هم من تبنيهم الدذكرى ﴿وَذَكُر فَإِنَّ الدِّكْرَى تَنفَعُ فيهم المُؤْمنينَ ﴾.

هم مَن قلوبهم التي مُلئت إيماناً أصبحت على هذا النحو: ﴿إِلَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّـذِينَ إِذَا ذَكِرَ اللَّهُ وَجِلَتُ قُلُوبُهُمْ﴾(الأنفال:٢) لشعورها بعظمة الله، لخشيتها من الله، وخوفها من الله، ورغبتها في رضاه، ورغبتها في أن تحظى بقربه، ورغبتها فيما عنده

﴿وَجِلَتُ قُلُوبُهُم ﴾ تَوْجَل، تخاف، ترتجف، قلوب ما زالت مفتوحة، لم يطبع الله عليها، لم يختم عليها، لم يضَع عليها أُكِنَّة، لم تُدَنِّسُها السيئات، لم تدنسها الخطايا والمعاصي، لم تهيمن عليها العقائد الباطلة، لم تقفلها العقائد الباطلة، إنها قلوب تتعامل مع الله سبحانه وتعالى وتتلقى هداه، فكانت على هذا النحو: تَوْجَل إذا ذكر الله

﴿وَإِذَا ثُلِيَتُ عَلَيْهِم آيَاتُهُ زَادَتُهُم إِيمَانًا ﴾ (الانفان: ) ففي كل جلسة يزدادون إيماناً ومع كل آية يسمعونها ومن خلال كل آية من آيات الله يسمعونها يزدادون إيماناً فليسوا من أولئك الذين يقولون: ﴿حَثّى إِذًا خَرَجُوا مِن عَندِكَ قَالُوا لِلَّذِينَ أُوثُوا الْعِلْمَ مَاذًا قَالَ آنِفًا أُولَئِكَ الَّذِينَ طَبَعَ اللّهُ عَلَى قُلُوبِهِم ﴿ معدد: ٢٠) هؤلاء قلوبهم ليست ممن طبع الله عليها ، بل قلوب مستنيرة ، فيزدادون إيماناً ، وهم يرون أنفسهم دائماً بحاجة إلى أن يزدادوا إيماناً ؛ لأنهم يعرفون ما هو الإيمان ، وهم في ميادين العمل الإيماني يحتاجون دائماً إلى زيادة الإيمان ، لماذا ؟ لأن كل إيمان في الإسلام هو عملي ، وكل عمل في الإسلام له غاية إيمانية ، فيزدادون دائماً إيماناً ، فتتجلّى لهم الغايات ، فتتجلّى لهم الوقائع والأحداث من خلال آيات الله سبحانه وتعالى التي تُسْلَى عليهم ، تتجلى لهم بصدق وعد الله الحياة ، ومن خلال آيات الله في كتابه الكريم ـ تلك الحقائق التي ترسّخ الإيمان في قلوبهم بصدق وعد الله لهم .

﴿وَعَلَى رَبِّهِم يَتُوَكَّلُونَ ﴾ (الأنفال: ٢) ومن الذي يحتاج إلى أن يتوكل على الله إلا من لديه اهتمام بأمر الله، من هو دائم اللجوء إلى الله، من هو عظيم الثقة بالله، فتصبح صفة لديه، وتصبح صفة لديهم، هؤلاء المؤمنون أنهم دائماً على ربهم يتوكلون، لكن ليس ـ كما قلنا سابقاً ـ إيكال الأمور إليه فلينطلق هو، فيكون واقعهم كما قال بنو إسرائيل لموسى المسيحة: ﴿قَاذَهَبْ أَنتَ وَرَبُكَ فَقَاتِلاً إِنّا هَاهُنَا قَاعِدُونَ ﴾ (المائدة: ٢٠) يتوكلون على الله وهم في ميادين العمل لإصلاح الأمة، والاهتمام بأمر الدِّين، وإصلاح أنفسهم، اتكالهم على الله، اهتداؤهم به، استرشادهم به، التجاؤهم إليه، رجاؤهم العظيم فيه أن يوفقهم، ويرشدهم، ويهديهم، ويلطف بهم، ويرعاهم.

﴿اللَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاَةَ ﴿ الاننانِ \* وما أكثر ما كُرِّر التأكيد على إقامة الصلاة! لم تـأتِ حتى بلفظ ريصلون، ويُقيمُونَ الصَّلاَةَ ﴿ وَيُوْتُونَ الرَّكَاةَ ﴾ فالزكاة لأنك مؤمن أنت من تنطلق لتؤتيها فتدفعها أنت لا تنتظر إلى من يأتي ليأخذها قسراً منك، من واقع إيمانك وشعورك بالمسؤولية أن تـؤدي هذا الواجب العظيم عليك، الذي فيه رضاً لله سبحانه وتعالى. كذلك الصلاة هم حريصون على أن يُصلّوا، ولكن صلاة قيّمة، حريصون على أن تكون صلاة لها قيمتها؛ فيقيمونها على النحو الذي شرعت لـه، ويعملون على أن يحصلوا من خلالها على تحقيق الغاية التي شرعت لأجلها، والصلاة لها معانيها العظيمة، لها قيمتها الكبرى، لها أثرُها العظيم، إذا ما فهمنا معانى الصلاة وكيف نقيمها.

﴿وَمِمًّا رَزَّقْنَاهُمْ يُنفِقُونَ ﴾ رالانفان: ٣) الكلام السابق نفسه، تجد أنه ليس هناك إيمان بـدون إنفاق، بـل أنـت لا تحتاج إلى من يدفعك إلى الإنفاق فيما إذا فهمت مسؤوليتك أمام الله سبحانه وتعالى، إذا ما أصبحت إنساناً تهـتم بأمر دينه وعباده، إذا ما عملت كعضو في أمة تنطلق في الدعوة إلى الخير، وتأمر بالمعروف وتنهى عن المنكر، سترى ماثلاً أمام عينيك أهمية الإنفاق في هذه المجالات، إنما الذي يتقاعس عن بذل المال هو ذلك الذي لا يحمل أيّ اهتمام، وربما ليس في قلبه حتى مثقال ذرة من إيمان، يقرن الإنفاق هنا بالصلاة، الصلاة الـتي هي خير الأعمال، وأنت في ميدان الإقبال على الله سبحانه وتعالى يبرز الإنفاق في الجانب المالي من أهم الأعمال في ميدان العمل في سبيل الله تعالى ﴿وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنفِقُونَ ﴾ هذه طبيعتهم، وهذه عادتهم.

لاحظوا هنا يعرض صفاتٍ هم عليها، أصبحت شبه تلقائية لديهم، صفات أصبحت غرائز في نفوسهم: مجاهدين صادقين، يزدادون إيماناً، يتوكلون، يقيمون، ينفقون، لم تأتِ بشكل أوامر، هكذا أصبحوا، وهكذا يصبح من يكون إيمانه بالله إيماناً صادقاً؛ لأنه هنا يقول (هكذا يكون المؤمنون) عندما يقول: ﴿إِثّمَا الْمُؤْمِنُونَ﴾ هكذا يكون المؤمنون، وهكذا هم المؤمنون - حقيقة - الذين يكون شأنهم هكذا: إيمان بالله ورسوله لا ارتياب معه، جهاد في سبيله بالمال والنفس، إذا ذُكِرَ الله وجلت قلوبهم، إذا ثليت عليهم آياته زادتهم إيماناً، يتوكلون على الله، يقيمون الصلاة ينفقون مما رزقناهم، هكذا شأنهم.

﴿ أُولَئِكَ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقًا ﴾ (الانفان؛) كما قال هناك: ﴿ أُولَئِكَ هُمُ الصَّادِقُونَ ﴾ (العجرات:١٥) هنا: ﴿ أُولَئِكَ هُمُ الصَّادِقُونَ ﴾ (العجرات:١٥) هنا: ﴿ أُولَئِكَ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقًا ﴾ ﴿ لَهُمْ دَرَجَاتُ عِندَ رَبِّهِمْ وَمَغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيمٌ ﴾ (الانفال:٤) والمؤمنون عادةً من يكون إيمانهم صادفاً بالله سبحانه وتعالى، ويفهمون ماذا يعني الإيمان به، ماذا يعني، وما يتطلب من أعمال، وما يترتب عليه من مسؤوليات، ينظرون إليها نظرة شرف وافتخار واعتزاز بها، أنهم أصبحوا من يحملها.

هم فيما بينهم كالجسد الواحد، كلُّ منهم يحرص على أن تكون علاقته بأخيه علاقة قوية، هكذا شأنهم ﴿وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنُونَ وَلَيْهُم أَولِيَاءُ بَعْضُهُم واحدة، بعض، يقفون صفاً واحداً، كلمة واحدة، كتلة واحدة، جسداً واحداً، يهمهم أمر بعضهم بعض؛ لأنهم نوعية تحمل شعوراً بمسؤولياتٍ كبرى، فينطلقون في البداية لتأهيل أنفسهم، والحفاظ على وضعية تؤهّلهم لأن يُؤدّوا مسؤوليتهم التي ينظرون إليها كمسؤولية كبرى لا يتحقق لهم صدق الإيمان مع التفريط بها، وأنها ليست من النوع الذي يبحثون عن المبررات للتقاعس عنها. هكذا هم ﴿بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضُ﴾.

﴿**يَامُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكَرِ**﴾ (التوبة:٧٠) والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر كما قلنا أكثر من مرة: دائرة واسعة يشمل كل مجالات وشؤون الدنيا والدّين.

﴿وَيُقِيمُونَ الصَّلاَةَ وَيُؤْتُونَ الرَّكَاةَ وَيُطِيعُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ أُولَئِكَ سَيَرَحَمُهُمُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ عَزِيرٌ حَكِيمٌ ﴾ (التوبة:١٧) ولاحظوا كيف يأتي الوعد بالمغفرة وبالرزق الكريم، بالرحمة والجنة لهؤلاء الذين يقول عنهم: ﴿هُمُ الصَّادِقُونَ ﴾ ﴿هُمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقَّا ﴾ ﴿بَعْضُهُمُ أُولِيَاءُ بَعْضٍ ﴾ ليشعرنا بأن هؤلاء هم وَحَدَهم الذين سيكون لهم هذا الجزاء العظيم. وليسوا ممن يضعون لأنفسهم صِيغاً إيمانية يُفَصِّلُونها على حسب وجهة نظرهم، وعلى الواقع الذي يريدون أن يكونوا عليه هم، هؤلاء ليسوا ممن يقول عنهم: ﴿أُولَئِكَ ... ﴾. ليسوا مِن أولئك الذين ﴿لَهُمُ مَعْفَرَةُ وَرِزْقُ كَرِيمُ ﴾ (الأنفال:٢٠) ولا من أولئك الذين ﴿سَيَرَحَمُهُمُ اللّهُ ﴾ في دنياهم وآخرتهم؛ لأن الله هو ربهم وهو العزيز الحكيم.

المؤمنون بلغ بهم إيمانهم إلى درجات عليا من الانشداد نحو الله سبحانه وتعالى، والرغبة في الحصول على رضاه، والرغبة فيما وعد به أولياءه المؤمنين فأصبحوا لا يحتاجون ـ تقريباً ـ إلى من يعرضهم على الله ليبيعهم منه، بل هم من ينطلقون ليبيعوا أنفسهم من الله، ليبيعوا أنفسهم وأموالهم من الله، فالله يأتي ليشتري بالشكل الذي يوحي وكأنها لم تحصل مساومة بل هم انطلقوا ليعرضوا أنفسهم وأموالهم في سوق الله؛ ليحصلوا على ذلك الثمن العظيم (الجنة) ﴿إِنَّ اللَّهَ الشَّرَى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأَمْوَاتُهُم بِأَنَّ لَهُمُ الْجَنَّة ﴾ (التوبة:١١١) ماذا يريدون من أنفسهم وأموالهم عندما بأعوها؟ هم يريدون الجنة، باعوها منه ابتغاء رضاه؛ فمنحهم رضاه، ومنحهم الجنة.

وعندما باعوها باعوها بصدق (بيع صَرَم نَافذ) (أ) كما نقول. (وطَرَّقوا صَبَّ وصَلَب وسَيل وغَيل) (أ) كما نقول نحن في مبايعنا على هذا النحو. فانطلقوا ليقاتلوا في سبيل الله، وليس فقط بَيعاً ولا يزال فيه خيار (وسوف آخـذ رأي الوالد إذا كان سيرضى، سآخذ رأي الوالدة إذا كانت ستوافق، إذا أعجبها السعر وأعجبها الثمن لا بأس سيبيع وإلا فلا) لا. بيع صَرَم نافذ؛ يريدون الجنة، يريدون رضا الله.

ففيما تَجَسَّد هذا البيع؟ تجسّد في قتالهم في سبيل الله، ذلك الميدان الذي يتطلّب بذل النفس والمال، فها هنا يكون البيع، وها هنا يكون الشراء من الله سبحانه وتعالى ﴿إِنَّ اللَّهَ الشَّرَى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنفْسَهُمْ وَأَمْوَالَهُم بِأَنَّ لَهُمُ الْبَيع، وها هنا يكون الشراء من الله سبحانه وتعالى ﴿إِنَّ اللَّهَ الشَّرَى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنفْسَهُمْ وَأَمْوَالَهُم بِأَنَّ لَهُمُ الْجَبَّةُ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّه ﴾ وعندما ينطلقون للقتال في سبيل الله لا يتصوَّرون بأن مجرد البيع هو أن يحضروا ميدان المواجهة، بيل ينطلقون في خوض الصفوف في غَمَرات الأهوال يقاتلون، وليس فقيط يتفرَّجون كما كان بعض أولئك مَن يُوصَفون بأنهم عظماء، فيُقال عنهم: بأنهم كانوا يحرسون رسول الله (صلى الله على حمل الله والله من جانب الكافرين يكونون هم من على الله من ينهزمون، فيتركون النبي رصى الله على الله والله مَن قاتل في الميدان، وليسوا هم مَن حافظ على النبي في وقت الخطر، هذا ليس بيعاً.

هُولاء يُنْطَلَقُون ليقاتلوا بجدية في سبيل الله بأنفسهم وأموالهم، هم باعوها من الله، لم يبيعوا مجرَّد تحرُّك وهُمي لينتظروا هذا الطرف أو هذا الطرف مَن الذي سيدفع أكثر لنتحرَّك معه؟ لا. ليحصلوا على أموال لأنهم قد خرجوا بشكلهم كمقاتلين فيريدون مَن الذي سيشتري، مَن الذي سيعطي حدا أكثر من الأموال، مَن الذي سيعطي بنادق، مَن الذي سيعطي ذخيرة، مَن الذي سيعطي رُتباً، مَن الذي سيعطي كذا فننطلق معه. هؤلاء ليسوا من هذا النوع، رأوا أن أنفسهم غالية، وفعلاً (رإن نفوسكم غالية ليس لها ثمن إلا الجنة) هكذا ورد حديث بهذا المعنى عن رسول الله (ملى الله وملى الدرمل أن النفوس عظيمة وغالية ليس لها ثمن إلا الجنة، ماذا يعنى؟ أبذنها في سبيل أن تحصل على الجنة.

هؤلاء انطلقوا يقاتلون في سبيل الله بأموالهم وأنفسهم، فأمام إغراءات أعدائهم لا يفكرون أن يميلوا يميناً أو شمالاً؛ لأنهم لا يبحثون عن المال، هم مَن باع المال، وأمام إرهاب وتخويف أعدائهم أيضاً ليسوا ممن يخاف الموت؛ لأنهم من باعوا النفس أيضاً. فماذا يصنع معك العدو أكثر من أن يُرَغِّب أو يُرهب، أكثر من أن يعد أو يتوعد؟ فتصبح كل الوعود لا قيمة لها، وكل الوعيد أمامك لا قيمة له.

﴿ إِنَّ لَهُمُ الْجَنَّةَ ﴾ وعدُ الهيُّ صدَّقوا به أيضاً هكذا هو شأن أولياء الله الذين آمنوا، تصديق بثقة بأن لهم الجنة، ويؤكد الوعد ﴿ وَعَدًّا عَلَيْهِ حَقًّا فِي التَّوْرَاةِ وَالإِنجِيلِ وَالْقُرآنِ ﴾ (التوبة:١١١) أنني سأمنحهم الجنة فصدّقوا وانطلقوا.

﴿وَمَنْ أَوْقَى بِعَهْدِهِ مِنَ اللّهِ ﴾ من الذي يمنعه من أن يفي بعهده؟ ومن الذي يمكن أن يحول بينه وبين أن يفي بعهده؟ ومن الذي يمكن أن يحول بينه وبين أن يفي بعهده؟ ومن هو ذلك بعهده؟ من هو ذلك الطرف الذي يمكن أن يكون مثله بالوفاء بعهده؟ من هو ذلك الطرف الذي يمكن أن يكون أوفى من الله بعهده؟ لا. ﴿وَمَنْ أَوْفَى بِعَهْدِهِ مِنَ اللّهِ فَاسْتَبْشُرُوا بِبَيْعِكُمُ ﴾ والتوبة ١١١٠٠ هذا ليس خسارة، بل هو بشارة ﴿فَاسْتَبْشُرُوا بِبَيْعِكُمُ الّذِي بَايَعْتُم بِهِ وَذَلِكَ هُوَ الْفَوْرُ الْعَظِيمُ ﴾ والتوبة ١١١٠.

المؤمنون الذين دفعهم إيمانهم، وترسَّخ في نفوسهم من خلال هذا العمل، ومن خلال هذا العمل، ومن خلال هذه المؤمنون الذين دفعهم إيمانهم، وترسَّخ في نفوسهم من خلال هذا الذي تجسَّد في عمل الرسول رسلى الله عليه رعلى الله رسلى لم يكن وليد لحظة، بل ترسَّخ في نفوسهم؛ لأنهم كانوا هكذا: ﴿الثّائِبُونَ الْعَابِدُونَ الْعَامِدُونَ السَّائِحُونَ الرَّاكِمُونَ الرَّاكِمُونَ السَّاجِدُونَ الأَمِرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَالنَّاهُونَ عَنِ الْمُنكَرِ وَالْحَافِظُونَ لِحُدُودِ اللّهِ ﴾ هم هؤلاء المؤمنون الذين قال عنهم السَّاجِدُونَ الفسهم من الله، كأنه قال: الذين يمكن أن يصلوا إلى هذه الدرجة هم أولئك الذين هم ﴿الثّائِبُونَ الْعَامِدُونَ السَّاجِدونَ الأَمرُونَ بِالْمَعرُوفِ وَالنَّاهُونَ عَنِ الْمُنكَرِ وَالْحَافِظُونَ لِحُدُودِ اللّهُ مَنْ الله المُنكَرِ وَالْحَافِظُونَ لِحُدُودِ النَّاهُونَ عَنِ الْمُنكَرِ وَالْحَافِظُونَ لِحُدُودِ اللّهِ اللهِ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ الْمُنكَرِ وَالْحَافِظُونَ لِحُدُودِ اللّهِ عَنْ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الله

<sup>(</sup>١) الصَّرْمُ: القَطْعُ البَائِنُ. وَالنَّافِذُ: الذي تَمَّ إمْضَاؤُهُ. وَالأَمْرُ النَّافِذُ: المُطَاع. لسان العرب.

<sup>(</sup>٢) طَرَّقُواً: أَتَاحُواً. الصَّبُّ: مَاءُ المطَرِ الذي يَتَضَمَّنُهُ المَبِيعُ. الصَّلَبُ: مَا صَلُبَ مِن الأَرْضِ، وَيُطْلَقُ عَلَى الأَرْضِ غَيْرِ المَوْرُوعَةِ. الغَيْلُ: مَا جَرَى مِن المَرْضِ، ويُطْلَقُ عَلَى الأَرْضِ غَيْرِ المَوْرُوعَةِ. الغَيْلُ: مَا جَرَى مِن المِمَيَاهِ فِي الأَنْهَارِ وَالسَّوَاقِي.

**اللّهِ وَبَشّرِ الْمُؤْمِنِينَ**﴾ التوبية: ١١٢) وما هي البشارة من جانب اللّه؟ رضوانه، والجنية، والضوز في السدنيا والآخيرة، الكرامة في الدنيا والآخرة، العزة في الدنيا والآخرة.

وهم من كان إيمانهم إيماناً كاملاً، إيماناً وهم يتجهون نحو الله سبحانه وتعالى فيبرز من كل جوارحهم ما يُجسِّد إيمانهم حتى وهم يتحرَّكون في الأرض سائحون في أعمال التجارة في مختلف الأغراض يسافرون فيكون سفرُهم أيضاً مما يصبح عبادة من خلال تأملاتهم، ومن خلال اهتماماتهم بواقع الحياة، ومن خلال اهتمامهم ببناء الأمة، فغبرات من هنا ومن هنا يحصلون عليها في مجال بناء الأمة، سواء في تعاملهم مع الآخرين أو تعاملهم مع الله، هكذا ﴿الَّذِينَ يُوفُونَ بِعَهْدِ اللهِ وَلاَ يَنقُضُونَ الْمِيتَاقَ \* وَالَّذِينَ يَصِلُونَ مَا أَمَرَ اللهُ بِهُ أَن يُوصَلَ ﴿اللهِ وَلاَ يَنقُضُونَ الْمِيتَاقَ \* وَالَّذِينَ يَصِلُونَ مَا أَمَرَ اللهُ بِهُ أَن يُوصَلَ ﴿اللهُ عِبْدُوا أَنفسهم لله ربهم وملكهم، والههم، وسيدهم، فهم لا يأنفون من أن يصلوا ما أمر الله به أن يوصل؛ لأنهم عبَّدوا أنفسهم لله.

﴿وَيَخْشُونَ رَبَّهُمْ وَيَخَافُونَ سُوءَ الْحِسَابِ﴾ (الرعد:٢١) قلوبهم مملوءة بالخشية من الله، والخوف من يوم الحسـاب، أن يقفوا بين يديه فيحاسبوا حساباً عسيراً؛ لأنهم يعرفون ماذا وراء الحساب العسير أن وراءه النار.

﴿وَالَّذِينَ صَبَرُوا ابْتَقَاءَ وَجُهِ رَبِّهِم ﴾ الرعد: ٢٠ اليست هذه الصفات يحكيها كواقعة ، صفات مُتجسّدة فيهم في مختلف المجالات ؟ ﴿صَبَرُوا ابْتِقَاءَ وَجُهِ رَبِّهِم ﴾ هذا هو الصبر العملي: الصبر على نقص في الأنفس على نقص في الأموال ، صبر على شدائد ، صبر وهم يواجهون هجمات إعلامية ؛ لأنهم في الأموال ، صبر على شدائد ، صبر وهم يواجهون هجمات إعلامية ؛ لأنهم في ميدان العمل ـ بوعي وثقة بالله وصدق مع الله ـ منطلقون في أعمالهم من واقع الوفاء بعهد الله ، ومواثيقه ، والحرص على أن يصلوا ما أمر الله به أن يوصل ، فلا ينقطع في نصف الطريق الذي أمرهم الله بأن يواصلوا السير عليه إلى الغاية المنشودة التي يجب أن يسعوا لأن يصلوا وهم في طريقهم إليها.

وهم عندما يصبرون يصبرون ابتغاء وجه ربهم؛ لأنهم مخلصون له، فلا ينتظرون ثناءً من ذا أو من ذاك ﴿ابْتِقَاءَ وَجُهِ رَبِّهِم ﴾ فهذا هو الصبر العملي، الصبر الذي منزلته من الإيمان بمنزلة الرأس من الجسد، أمَّا ذلك الصبر على الذل، الصبر على الخضوع، الصبر على القهر، الصبر والباطل يسود، والفساد ينتشر، والحق ضائع، والناس يُظلمون ويُقهرون، وعباد الله يُستضعفون، واليهود والنصارى يتحرَّكون هنا وهناك، وأمريكا وإسرائيل تتحرك هنا وهناك، الصبر في هذه المرحلة هو ذل، لا يمكن أن يُسمَّى صبراً، إنه ذل بكل ما تعنيه الكلمة، إنه ضياعُ للإيمان، إنه الخطاط في النفوس.

هؤلاء المؤمنون يصبرون في ميادين العمل في مواجهة أعداء الله، ويتحمَّلون مختلف الشدائد مهما كانت؛ لأنهم صبروا ابتغاء وجه ربهم، سواءً طالت المرحلة أو قصرت، هم حتى لم يضعوا لأنفسهم حداً معيناً هناك: أننا نتحرَّك إلى هذا المستوى، إلى هذه النقطة، لا بأس سنصبر إلى هنا. لا. هم صبروا ابتغاء وجه ربهم، وهذا هو الصبر في المجالات المفتوحة، في المجالات نحو الغايات الطويلة، نحو أداء المهام الكبيرة، فهم لا يقولون: فقط سنصبر إلى هنا ثم بعد لا. ﴿ابْتِقَاءَ وَجِهِ رَبِّهِم ﴾ الله لا يزال باقياً، وحاجتهم إليه كمؤمنين في أن يحصلوا على رضاه لا تزال أيضاً قائمة، فليس هناك حدود في ما بينهم وبين الله، ليس هناك نقاط تحدد ما يطلبونه من الله، وما يعملونه التعاء وجهه؛ ولأنهم يصبرون ابتغاء وجه الله يصبح للصبر طعمه الحلو لديهم فعلاً.

كان أحد الأئمة يقول وهو يتشرَّد بأنه يرى نفسه في نعمة عظيمة، أنه أصبح يرى أنه استطاع أن يُخيف الظالمين، وأن يتخوَّف منهم، وهو يتشرد ويواجه التعب والجوع، أصبح بتلك الحالة التي تعتبر مظهراً من مظاهر الصبر وهو في ميدان العمل، أصبح يراها نعمة، أوليس الإنسان ينظر إلى النعمة نظرة يرتاح لها ويتلذذ بها؟ كأنهم للأنهم صبروا ابتغاء وجه ربهم لا يرون أنفسهم، ولا ينظرون إلى واقعهم وهم في ميدان العمل فيرون أنفسهم أن هذا قد أجهدهم فأصبحوا على حاقةٍ من الملل ومن التخلّي، مهما بلغت الأمور إليه فالمسألة هي ازدياد من الصبر ابتغاء وجه الله، أي: الحظوة برضاه أكثر والقرب منه أكثر.

﴿وَأَقَامُوا الصَّلَاّةَ وَأَنفَقُوا مِمَّا رَزَقْنَاهُم ﴾ (الرعد: ٢٢) لاحظوا كم تتكرَّر هذه الآيات وعلى هذا النحو: الصلاة والإنفاق، الصلاة وبرميكرفوناتهم) ثم والإنفاق، الصلاة والإنفاق، الصلاة والإنفاق، فأين أولئك الذين يُزعجون الناس بالصلاة وبرميكرفوناتهم) ثم لا ينفقون في سبيل الله؛ ليفهموا أنه لا قيمة لصلاتهم إذا لم يتحرَّكوا للإنفاق في سبيل الله، حين تصلّي صلاة

جديرة بأن ترفع لها ولو عدة أجهزة من مُكبِّرات الصوت، صلاة ولو تريـد أن يسـمعها النـاس علـى بُعـدٍ، على مسافات بعيدة، فلتكن صلاة معها ذلك الْمُقَوِّمُ الآخرُ الذي يجعلها قيِّمةً هو الإنفاق في سبيل الله.

وتأمل هنا في كم آيات يُقرَن الإنفاق في سبيله بالصلاة: ﴿وَأَقَامُوا الصَّلَآةَ وَأَنفَقُوا مِمَّا رَزَقْنَاهُمْ سِرًّا وَعَلاَنِيَةً ﴾ الرعد: ٢٢) في كل الحالات، في كل الظروف، وهم أيضاً هؤلاء المؤمنون ممن يهمهم أمر دينهم وأمر أمتهم؛ فيحرصون جداً على وحدة كلمتهم، وصلاح ذات بينهم.

﴿وَيَدَرَءُونَ بِالْحَسَنَةِ السَّيِّئَةَ ﴾ (الرعد: ٢٢) يدفعون بالكلمة الحسنة بالقضية الحسنة بالموقف الحسن السيئة، الكلمة السيئة البادرة السيئة، الزلة السيئة من طرف آخر منهم، يدفعونها؛ لأنهم يعرفون قيمتها، أننا لا بُـد أن نتعامل هكذا فيما بيننا؛ لنحافظ على صلاح ذات بيننا، لنبقى أمة تستطيع أن تؤدي ما أوجب الله عليها، وما حملها مسؤوليته من الدعوة إلى الخير والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، والعمل على إعلاء كلمته، وإصلاح عباده، ونشر دينه.

فهم حريصون، وهم يعرفون قيمة ما يتركه الدرء بالحسنة، ما يتركه من أثر في الطرف الآخر، من خلال قول الله سبحانه وتعالى في آية أخرى: ﴿وَلاَ تَسْتُوي الْحَسَنَةُ وَلاَ السَّيِّئَةُ اذَفَع بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا الَّذِي بَينَكَ وَبَينَهُ عَدَاوَةً كَاثّهُ وَلِيَّ حَمِيمُ ﴿ وَسَنَهُ إِنَا سَأَدُفع السَيئة التي بدرت منك بشكل زلة أدفّعها بالكلمة الحسنة، ولا أبادلك بالكلمة عشراً، عندما تكون أنت طرفاً لا تزال إنساناً، لا تزال يمكن أن تسمّى إنساناً ؛ فأنت ستبادل الشعور، وسأراك وأنت منكسر الخاطر أمام موقفي الحسن، فتصبح تنظر إليّ، وتصبح وأنت تشعر بقربك مني وكأنك ﴿ وَلِيُّ حَمِيمُ ﴾ صديقٌ مُقرَّبُ لي، هكذا يترك كظم الغيظ، والعفو، والدرء للسيئة بالحسنة (الدفع).

﴿وَيَدَرَءُونَ بِالْحَسَنَةِ السَّيِّئَةَ أُولَئِكَ لَهُمْ عُقْبَى السَّالِ ﴿الرعد: ٢٢ العاقبة الحسنة في الدار في الدنيا وفي الآخرة ، في الآخرة جنات عدن إقامة وخلود ﴿جَنَّاتُ عَذَنِ يَدْخُلُونَهَا وَمَنْ صَلَحَ مِنْ آبَائِهِمْ وَأَزْوَاجِهِم وَذَرِّيَّاتِهِمْ ﴾ (الرعد: ٢٣) لاحظوا كيف حَظَوا بهذا التكريم الإلهي العظيم، الذي لم يتوقف على تكريمهم هم شخصياً بل أصبح جزءًا من تكريمهم أن يُقَرَّبَ إلى مكانتهم أفرادُ أسرتهم، وطبعاً أولئك الأفراد الذين يحفون بك إلى هذه الميادين، وليس أولئك الذين يُثبِّطونك، أولئك الذين يُوبِّخونك، أولئك الذين يُكبِّلُون أيديك من أن تنطلق في التحلّى بصفات أولياء الله.

لو عرف الآباء والأمهات والأبناء أنه من النعمة العظيمة عَلَيَّ أن يكون لديَّ ابنٌ صالحٌ ينطلق في هذه الأعمال الصالحة، في هذه الميادين التي ترضي الله سبحانه وتعالى؛ فيحظى بالمكانة العظيمة، وأنا أشدّه، وأنا أشجّعه، وأنا أؤيِّدُه، وأنا أقفُ معه، قد يحظى ابني هذا بمكانة عظيمة عند الله، فيكون قربُه هو الذي يساعد ـ من منطلق التكريم له ـ على أن أحظى أيضاً بالقرب من المكان الذي هو فيه، والجنة درجات عظيمة «وَلَلا خرَةٌ أَكْبَرُ دَرَجَاتٍ وَأَكْبَرُ تَفْضِيلاً والإسراء:٢١).

هذا بالنسبة للأب أمام ابنه الصالح، كذلك الابن أمام أبيه الصالح، وأنت ترى أباك يتحرَّك في هذه الميادين، لا تعاول أن تثبِّطَه، لا تنطلق منك كلمة تثبِّطُه، إذا كنت ترى أباك وهو ينطلق في ميدان من هذه الميادين فشجِّعه إذا كنت مؤمناً، قد يكون أبوك فيما هو عليه مؤهلاً لأن يصل إلى درجة عالية، فإذا لحقته بإيمان فستكون من المقرَّبين معه في تلك الدرجة؛ تكريماً لأبيك ﴿وَاللَّذِينَ آمَنُوا وَالنَّبَعَتْهُمْ ذَرِّيَّتُهُمْ بِإِيمَانٍ أَنحَقْنَا بِهِمَ ذَرِّيَّتُهُمْ وَاللَّذِينَ آمَنُوا وَالنَّبَعَتْهُمْ ذَرِّيَّتُهُمْ بِإِيمَانٍ أَنحَقْنَا بِهِمَ ذَرِّيَّتُهُمْ وَاللَّذِينَ آمَنُوا وَالنَّبَعَتْهُمْ ذَرِّيَّتُهُمْ وَاللَّذِينَ آمَنُوا وَالنَّبَعَةُ وَاللَّذِينَ آمَنُوا وَالنَّبَعَتْهُمْ ذَرِّيَّتُهُمْ وَاللَّذِينَ آمَنُوا وَالنَّبَعَانِهُمْ وَاللَّذَيْتُهُمْ وَاللَّذِينَ آمَنُوا وَالنَّبَعَةُ وَاللَّذِينَ الْمَالِينَ الْمَالِكُ الْمَالِينَ الْمَالِينَ الْمَالِينَ الْمَالِقُولَ اللهُ الله

كُذلكُ الزوجات، كذلك الأزواج ﴿ وَمَن صَلَحَ مِن آبَائِهِم وَأَزْوَاجِهِم وَدُرِّيَّاتِهِم ﴾ رادرعد: ٢٣. تلك الزوجة التي تشبق روجها وهو في هذه الميادين ينطلق ليعمل، تشجّعه حتى لو خرج مقاتلاً في سبيل الله، لا تَبكي، بل تشجّعه، تودّعه بعبارات التشجيع، بعبارات تبقى حَيّة في نفسه، تدفعه، تشبّ من أزره، تلك الزوجة التي لا ترهق روجها بتصرُّفاتها العشوائية داخل منزله، فتبعثر الكثير من أمواله؛ فترهق كاهله، فلا يكاد كل ما يجنيه يوفر إلاّ حاجات منزله، لا يستطيع أن يُسْهِم في مجال الإنفاق في سبيل الله؛ ليكتمل له دينه من خلال صلاته وإنفاقه، تلك الزوجة التي لا تزعج زوجها وهو يفكر فيما يهم أمر الأمة، فيما يجب أن يهتم به من أمر دينه وأمته، تلك الزوجة صالحة.

وما أعظم دور الزوجات الصالحات في الدفع بالرجال! ما أعظم إسهام ـ المرأة الصالحة الـتي تربِّـي ـ في صـنع الأبطال، صنع الرجال، صنع المجاهدين في سبيل الله!

يقال: إن الإمام الخميني (رحمة الله عليه) ذلك الرجل العظيم الذي استطاع بإيمانه وشجاعته وقوَّة نفسه أن يكون على هذا النحو الذي خلق فعلاً عنجديداً في العالم، وخلق صحوة إسلامية، وأرعب أعداء الله، وعمل على إعادة الثقة لدى المسلمين بدينهم، يُقال: إن خالته وهي التي تولّت تربيته كانت تقول له: (أنت عظيم، أنت بطل، أنت ستكون عظيماً) تلقنه هذه العبارات وهو لا يـزال طفلاً؛ فنشأ فعلاً عظيماً عظيماً كبيراً، نشأ فعلاً بطلاً شجاعاً مقداماً، أرعب أمريكا، وأرعب دول الاستكبار كلها.

وليست تلك الأُمَّ أو تلك المربية التي همُّها فقط أن يسكت ابنها، فَبأيٌّ عباراتٍ مزعجْةٍ مقلقةٍ تحاول أن تسكّته. المرأة تقع عليها مسؤولية كبرى جداً، وهي زوجة، وهي أم، وهي قريبة من هذا الطفل تربِّيه، وهي قريبة من هذا الرجل تؤيِّده وتدفع به وتصبِّره وتشجِّعه.

لقد بلغ الأمر بالنساء الإيرانيات أن أصبحن يفتخرن، تفتخر إحداهن بأنها أصبحت أم أربعة شهداء، وأخرى تفتخر بأنها أصبحت أم ثلاثة شهداء، وهكذا أصبحن يتفاخرن بأنهن أمهات شهداء، وزوجات شهداء.

مثل هذه الزوجة وهي في بيتها هي من سيكون لها ذلك الموقع العظيم إذا لحقت زوجها بإيمان وصلاح وتقوى، أن تحظى بالقرب منه في درجته كشهيد مجاهد، وهي درجة عالية ﴿وَفَصَّلَ اللَّهُ الْمُجَاهِدِينَ عَلَى الْقَاعِدِينَ أَجْرًا عَظِيمًا \* دَرَجَاتٍ مِنْهُ وَمَفْفِرَةً وَرَحْمَةً ﴿ رانساء: ٨٦،٩٥٩ فهي في بيتها تحظي بهذه المكانة.

ذُلُكُ الزوجُ أيضاً الذي يرى لدى زوجته اهتماماً من خلالٌ ما تقرأ أو تسمع مما ترك لديها عمقاً إيمانياً؛ فأصبح لديها اهتمام بأن تُسْهِم بمالها، بأن تُسْهِم في مجال تربيتها لأولادها، فهي تحرص على أن ينشؤوا رجالاً صالحين، رجالاً جنوداً لله، أنصاراً لله، فلا يثبِّطها، ولا يشغلها بأعمال قد لا تكون الحاجة إليها ماسَّة، ولا يرهقها بأعمال قد يكون في غنى عنها، فيما يتعلق بمعيشته، يفسح لها المجال.

أفراد الأسرة إذا ما انطلقوا هكذا يشد بعضهم بعضاً؛ فقد يحظون كلهم بالقرب، بأن يصلوا إلى تلك الدرجة التي يصل إليها واحد عظيم منهم، أليست هذه نعمة عظيمة داخل الأسرة؟ بواسطة الأب قد تلتف الأسرة في جنات عدن في مقام واحد، بواسطة الابن قد تلتف الأسرة ويجتمع شملها في مكان واحد في الجنة، وقد يكون مكاناً عالياً ببركة ذلك الإبن، الأسرة ببركة تلك الزوج، ببركة ذلك الزوج، ببركة تلك الأم قد يصلون إلى تلك الدرجة، لكن فيما إذا كانوا على هذا النحو: يَشدون بعضهم بعضاً.

وفعلاً يختلف الأفراد في الأسرة أحياناً باعتبار واقع عملهم، فيكون بعضهم له دورٌ كبيرٌ يحظى بمكانة عظيمة عند الله سبحانه وتعالى، فيُكرَّمُ أفرادُ الأسرة كلهم من أجله، فتصل إلى تلك الدرجة العظيمة التي وصل إليها؛ لأنها كانت تشجِّعُه، كانت تؤيِّدُه، كانت تقفُ معه.

أما أولئك الذين يُـثـبِّطون بعضهم بعضاً فسيكون البَوْنُ بينهم شاسعاً، قد لا يكون ولا حتى داخـل الجنـة، قــد يكون خارجها، هذا في النار، في قعر جهنم، وهذا في الدرجات العلياً في الجنة؛ هذا هو شـتات الشـمل الرهيـب، هذا هو شتات الشمل الرهيب في العالم الأبدي، في الآخرة.

ولمكانتهم العظيمة عند الله، ولعظم ذلك النعيم الذي أصبحوا يحظون به في جنات عدن، الذي ليس نعيماً مادِّياً فقط، بل تكريماً تكريماً، وعلى أيدي أولئك المكرِّمين من عباد الله (الملائكة) ﴿وَالْمَلاَئِكَةُ يَدَخُلُونَ عَلَيْهِم مَا يَكُلُّ بَابٍ \* سَلاَمُ عَلَيْكُم بِمَا صَبَرْتُم فَيْعَم عُقْبَى الدَّارِ ﴿الرعد:٢٠،٢٠) فَهُولاء هم المؤمنون، هؤلاء هم مَن يكونون إخوة كما قال الله سبحانه وتعالى: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَة ﴿العجرات:١٠) لأن واقعهم في اهتماماتهم، في توجّههم، في شعورهم بمسؤولية واحدة هو الذي يجعل منهم فعلاً إخوة، أخوَّة إيمانية، وما أعظم وأقوى روابط الإيمان بين أفراد المجتمع! فيصبحون إخوة بما تعنيه الكلمة، أكثر من علاقة الأخوَّة التي سببُها الصَّلْب والبطن الواحد. إن هذه الأخوَّة أخوَّة التي سببُها الواحد، والهمِّ الواحد، والمسؤولية الواحدة، والمصير الواحد هكذا ﴿أَلاَ إِنَّ أَوْلِيَاءَ اللّهِ لَمُ فَوْلاء هم المؤمنون ﴿وَكَانُوا يَتَقُونَ ﴿ ربوس:٢٠،٢٢.

 تنطلق لتَقيَ نفسك من غضب الله، من عقوبته، عقوبة التفريط، الغضب للتفريط سواءً بارتكاب معصية، أو التفريط في أداء عبادة، أو التفريط في أمر من الأمور التي يريد الله منك أن تتحرَّك فيها، في آية واحدة يقول عنهم: ﴿قُلْ أَوْنَبِّنُكُم بِخَيْرِ مِن ذَلِكُم لِلَّذِينَ اتَّقُوا عِندَ رَبِّهِم جَنَّاتُ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا وَأَزْوَاجُ مُطَهَّرَةٌ وَرضُوانُ مِنَ اللهِ وَاللهُ بَصِيرُ بِالْعِبَادِ ﴿ رَالِ عمران ٥٠٠).

من هم المتقون؟ ﴿ الَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا إِنَّنَا آمَنَّا فَاغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَقِنَا عَـذَابَ التَّارِ \* الصَّابِرِينَ وَالصَّادِقِينَ وَالْقَانتِينَ وَالْمُنْفِقِينَ وَالْمُسْتَغْفِرِينَ بِالْأَسْحَارِ ﴾ رآل عمران:١٧،١٦ صدق الله العظيم.

أسأل الله سبحانه وتعالى أن يجعلنا من أوليائه الذين ﴿لا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ﴾ وأن يجعلنا من المؤمنين الذين يَتَحَلَّون بهذه الصفات المهمة في مختلف مجالات حياتهم وأعمالهم، ومن عباده المتقين الدين يحظون بالجنة وبالرضوان منه سبحانه وتعالى، إنه على كل شيء قدير.

والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته.

[الله أكبر / الموش لأمريكا / الموش لإسرائيل / اللمنة على المهود / النصر للإسلام]

تم هذا الإخراج الجديد بعد مزيد مسن المراجعة والمقابلة مع (الكاسيت) الصويي بتاريخ: ١٨ من ذي الحجة ٣٧ ٤ ١٩ مر السموافـــق: ١٩ / ٩ / ٢٠١٦م



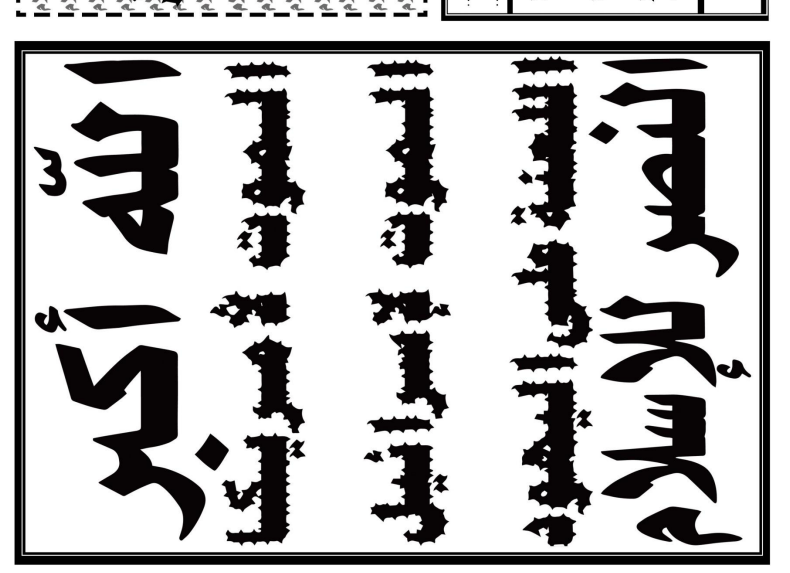


## قاطسعوا البغائع الأمريكية و الإسرائيلية

# دروس من هدي القرآن الكريم ألقاها السيد/ حسين بدر الدين الحوثي

| الدرس الرابع ٢٠٠٢/١/١٢م                                     | الدرس الثالث ٢٠٠٢/١/١١م                       | الدرس الثاني ٢٠٠٢/١/٩                                  | الدرس الأول ٢٠٠٢/١/٨                                                   | دروس من سورة آل عمران                                       |
|-------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|--------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|
| الدرس الرابع ٢٠٠٢/١/١٦م                                     | الدرس الثالث ٢٠٠٢/١/١٥م                       | الدرس الثاني ٢٠٠٢/١/١٤م                                | الدرس الأول ٢٠٠٢/١/١٣م                                                 | دروس من سورة المائـــدة                                     |
|                                                             |                                               | دروس معرفـــة الله                                     |                                                                        |                                                             |
| نعم الله الـدرس الـخـامـس                                   | نعم الله الـدرس الـرابـع                      | نعم الله الـدرس الثـالـث                               | نـعـم اللّه الــدرس الــثـانـي                                         | الثقة بالله ـ الدرس الأول                                   |
| ۲۰۰۲/۱/۲۲م                                                  | ٢٠٠٢/١/٢١م                                    | ٢٠٠٢/١/٢٠م                                             | ٢٠٠٢/١/١٩م                                                             | ٢٠٠٢/١/١٨                                                   |
| وعده ووعيـده الـدرس العـاشـر                                | وعده ووعيده الدرس التاسع                      | عظمـة الله الـدرس الثـامـن                             | عظمـة الله الـدرس السـابـع                                             | عظمــة الله الــدرس الســادس                                |
| ٢٠٠٢/١/٢٩م                                                  | ۲۰۰۲/۱/۲۸                                     | ٢٠٠٢/١/٢٦                                              | ٢٠٠٢/١/٢٥م                                                             | ۲۰۰۲/۱/۲۳م                                                  |
| وعـده ووعيـده الـدرس الخامس                                 | وعده ووعيده السدرس الرابع                     | وعـده ووعيـده الــدرس الثالث                           | وعـده ووعيـده الــدرس الثانـي                                          | وعـده ووعيـده الــدرس الحـادي                               |
| عشـر ٢٠٠٢/٢/٨م                                              | عشر ٢٠٠٢/٢/٦م                                 | عشــر ٢٠٠٢/٢/٥                                         | عشــر ۲۰۰۲/۲/٤م                                                        | عشــر ١١/٣٠م                                                |
|                                                             |                                               | دروس متضرقــــة                                        | MANAGER CONTROL OF STREET, MICHIGAN                                    |                                                             |
| في ظلال دعاء مكارم الأخلاق (٢)                              | في ظـلال دعاء مـكارم الأخلاق (١)              | الهويـة الإيـمانيــة                                   | ﴿اشْتَرَوْا بِآيَاتِ اللَّهِ ثَمَنًا قَلِيلاً﴾                         | الصرخـة في وجـه المسـتكبرين                                 |
| ٢٠٠٢/٢/٨م                                                   | ٢٠٠٢/٢/١م                                     | ٢٠٠٢/١/٣١م                                             | ٢٠٠٢/٦/٢٤                                                              | ۱۱/ ۱/ ۲۰۰۲م                                                |
| ﴿وَلَـنِ تَرْضَى عَنـكَ انْيَهُ ودُ وَلاَ                   | معن <i>ــى التــــب</i> يـــــح               | معنی الصلاة علی محمـد وعلی آل                          | لتحذن حذو بني إسرائيـل                                                 | خطـر دخـول أمريكـا اليمـن                                   |
| النّصَـارَى﴾ ٢٠٠٢/٢/١٠م                                     | ٢٠٠٢/٢/٩م                                     | محمد ۲۰۰۲/۲/۸                                          | ٢٠٠٢/٢/٧م                                                              | ۲۰۰۲/۲/۳                                                    |
| درو <i>س مـن وحـي عـاشـ</i> وراء                            | خ <u>طورة المرحلة</u>                         | مسؤولية طلاب العلوم الدينيــة                          | الإر <u>ه</u> اب والس <u>لام</u>                                       | ﴿وَإِذْ صَرَفْنَا إِنَّيْكَ نَفَرًا مِّنَ الْجِنَّ﴾         |
| ۲۰۰۲/۳/۲۳م                                                  | ٢٠٠٢/٣/١٦م                                    | ٢٠٠٢/٣/٩م                                              | ۲۰۰۲/۳/۸م                                                              | ٢٠٠٢/٢/١٨                                                   |
| الإسلام وثقافة الاتباع                                      | ﴿وَأَنفَقُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ ﴾            | آيــات من سورة الكهف                                   | ال <u>ثقافة</u> القرآنية                                               | ﴿وَمَخْيَايَ وَمَمَاتِي لِلَّهِ ﴾                           |
| ٢٠٠٢/٩/٢م                                                   | ٢٠٠٢/٩/٢م                                     | الجمعة ٢٠٠٣/٨/٢٩م                                      | ٢٠٠٢/٨/٤م                                                              | ٢٠٠٢/٧/٢٦م                                                  |
| دروس مـن غـــــــزوة أحــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | يـــوم القــدس العالـــي<br>۲۸ رمضان ۱٤۲۲هـ   | أمــــر الولايــــة<br>١٨ من ذي الحجة ١٤٢٢هـ           | مسؤوليــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                             | لا عــذر للجـمـيــع أمـام الله<br>۲۰۰۲/۱۲/۲۱م               |
| ﴿وَأَقِمِ الصَّلاةَ لِذِكْرِي﴾ ١٤٢٣هـ                       | حديــــث الولايــــة<br>١٨ من ذي الحجة ١٤٢٣هـ | ذكرى استشهاد الإمام علي الطَّلِيَّانِ<br>١٩ رمضان١٤٣هـ | الشعسار سسلاح ومـوقــف<br>۱۱ رمضان ۱٤٢٣هـ                              | آیــــات من سورة الواقعــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| ﴿وَسَارِعُواْ إِلَى مَفْفِرَةٍ مِّن رَّبِّكُمْ﴾             | ﴿فَإِمَّا يَأْتِيَنَّكُم مِّنِّي هُدًى﴾       | الوحسدة الإيسمانيسة                                    | ﴿إِنَّ الَّذِيَـنِ قَائُـوا رَبُّنَـا اللَّهُ ثُـمَّ<br>اسْـتَقَامُوا﴾ | المسوالاة والسعساداة ١٤٢٣هـ                                 |
| ، تاریخ ۲/۰۳/٦/۳                                            | ابع من تاريخ ٥/٢٨ /٢٠٠٣م إلى                  | من الدرس الأول إلى الدرس الس                           | دروس مديح القرآن ا                                                     | مــن نحـن ومــن هـــم                                       |
|                                                             | <b>→</b> 1:                                   | شهسر دمىضسان السعبسارك ٢٧٤                             | دروس                                                                   |                                                             |
| سورة البقرة: الآيات(١١٥ـ١٤٥)                                | سـورة البقرة: الآيات (١١٤.١٠٤)                | سـورة البقرة: الآيات (٦٧_١٠٣)                          | سورة البقرة: الآيات (٤٠_ ٦٦)                                           | سورة البقرة: الأيات (٢١_ ٣٩)                                |
| ٧ رمضان ١٤٢٤هـ                                              | ٦ رمضان ١٤٢٤هـ                                | ٥ رمضان ١٤٢٤هـ                                         | ٤ رمضان ١٤٢٤هـ                                                         | ٣ رمضان ١٤٣٤هـ                                              |
| الآیات(۲۷۵من البقـرة-۳۲ من                                  | سورة البقرة: الآيات(٢٥٣_٢٧٤)                  | سورة البقرة: الآيات(٢١٥-٢٥٢)                           | سورة البقرة: الآيات(١٨٧_٢١٤)                                           | سورة البقرة: الآيات (١٤٦ـ١٨٦)                               |
| آل عمـران) ۱۲ رمضـان ۱٤۲٤هـ                                 | ١١ رمضان ١٤٢٤هـ                               | ١٠ رمضان ١٤٢٤هـ                                        | ٩ رمضان ١٤٢٤هـ                                                         | ٨ رمضان ١٤٢٤هـ                                              |
| سورة النساء: الآيات (٤٣ـ١١٦)                                | سورة النساء: الآيات (١-٤٢)                    | سورة آل عمران: الآيات (١٦١ـ                            | سورة آل عمران: الآيات                                                  | سـورة آل عمران: الآيات (٩٦ـ٩٦)                              |
| ١٨ رمضان ١٤٢٤هـ                                             | ١٧ رمضان ١٤٢٤هـ                               | آخر السورة) ١٦ رمضان ١٤٢٤هـ                            | (١١٦-٩٢) ١٤ رمضان ١٤٢٤هـ                                               | ١٣ رمضان ١٤٢٤هـ                                             |
| سورة الأنعام: الآيات (١_٣٩)                                 | سورة المائدة: الآيات (٥٥_ آخر                 | سورة المائدة: الآيات (٢٧_ ٥٧)                          | سورة المائدة: الآيات (١_ ٢٦)                                           | سورة النساء: الآيات (١٣٥ _ آخر                              |
| ٢٤ رمضان ١٤٧٤هـ                                             | السورة) ٢٣ رمضان ١٤٧٤هـ                       | ٢٢ رمضان ١٤٧٤هـ                                        | ٢١ رمضان ١٤٢٤هـ                                                        | السورة) ٢٠ رمضان ١٤٢٤هـ                                     |
| سورة الأعراف: الآيـات (١٦٣_                                 | سورة الأعراف: الآيسات                         | سورة الأعراف: الآيات (١٣٧_)                            | سورة الأنعام: الآيات (١٠٣_ آخر                                         | سـورة الأنعام: الآيات (٣٩_ ١٠٢)                             |
| آخر السـورة) ٢٩ رمضان١٤٢٤هـ                                 | (١٦٢-١٣٨) ٢٨ رمضان ١٤٢٤هـ                     | ٢٧ رمضان ١٤٢٤هـ                                        | السورة) ٢٦ رمضان ١٤٢٤هـ                                                | ٢٥ رمضان ١٤٢٤هـ                                             |





| À. À | 11 1<br>12 1<br>15 1<br>15 1<br>15 1<br>15 1<br>15 1<br>15 1 | <u>1</u> 1 1 | 147.2°2°                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 4 4 4 4                                  | 7                                                            | 4 4 4        | 4444                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 2.2.2.2                                  | . भू.                                                        | 3. 3. 3      | 355 35 35                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 2000 2000 2000 2000 2000 2000 2000 200   |                                                              |              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                          |                                                              |              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| -28 -28 -28 -29                          | -78                                                          | -28 -28 -28  | -78 - <del>78 -78 -78</del>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                          |                                                              | 3 3 3        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                          |                                                              | 28 28 28     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                          | 7                                                            |              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                          |                                                              | 7 7 7        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                          | ***                                                          |              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                          |                                                              |              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 3680                                     | 333                                                          | A 2          | 3333                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                          |                                                              |              | X                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                          |                                                              |              | litary of pract                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 14 4 14                                  | 3 3                                                          | 3 3 3        | 9 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 9 9 9                                    | 5.5.5                                                        | 5 5 5        | 5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 1111                                     | 177                                                          | 111          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 41 41 41 4                               |                                                              | 9 9 9        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 5555                                     | <b>*</b>                                                     | 555          | 5 = 5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                          |                                                              |              | Haris and traces tirout tights, the state of |
| 3 3 3 3                                  | 3 3                                                          | 3 3 3        | マスス ス ス ス ス ス ス ス ス ス ス ス ス ス ス ス ス ス ス                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| EEEE                                     | EXX                                                          | III I        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

|         |                                                 | الصف:    |         | V,      |         | _                | :      |                   | - Kmed ::                               |
|---------|-------------------------------------------------|----------|---------|---------|---------|------------------|--------|-------------------|-----------------------------------------|
|         | السنة الدرامية:                                 | السنة ال | ~       | Ī.      | •       |                  |        |                   | المملوسة:                               |
| الثامنة | الثالثة الرابعة الخامسة السادسة السابعة الثامنة | السادسة  | الخامسة | الرابعة | الثالثة | الأولى   الثانية | الأولى | الأيسام           |                                         |
|         |                                                 |          |         |         |         |                  |        | السبت             | ۳                                       |
|         |                                                 |          |         |         |         |                  |        | الأحد             |                                         |
|         |                                                 |          |         |         |         |                  |        | الإثنين           | Ŗ                                       |
|         |                                                 |          |         |         |         |                  |        | الثلاثاء          | <b>()</b>                               |
|         |                                                 |          |         |         |         |                  |        | الأربعاء          | Š                                       |
|         |                                                 |          |         |         |         |                  |        | الخميس            | •                                       |
| 7       | النصر للإسلام                                   | 4        | 7       |         | **      | 1                | 7      | اللمئة على اليهود | ======================================= |