سلسلة معرفة الله (١٣\_ ١٥)

دروس من هدي القرآن الكريم

معرفة الله

(الدرس الثالث عشر)

ألقاها السيد/ حسين بدر الدين الحوثي

بتاريخ: ٢٣ من ذي القعدة ١٤٢٢هـ

الموافق: ٥/٢/٢/٥

اليمن \_ صعدة

هذه الدروس نُقلت من تسجيل لها في أشرطة (كاسيت) وقد أُلقيت ممزوجة بمفرداتٍ وأساليبَ من اللهجة المحلية العامية.

وحرصًا منا على سهولة الاستفادة منها أخرجناها مكتوبة على هذا النحو.

والله الموفق.

إعداد: يحيى قاسم أبو عَوَّاضَة

## بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله رب العالمين. الحمد لله الذي هدانا لهذا وما كنا لنهتدي لولا ان هدانا الله.

اللهم صل وسلم على عبدك ورسولك سيدنا محمد وعلى آله.

وصلنا حول الآيات من (سورة السجدة) إلى قول الله تعالى: ﴿إِنَّمَا يُؤْمِنُ بِآيَاتِنَا الَّــذِينَ إِذَا ذُكَّـرُوا بِهَـا خَـرُّوا سُجَّدًا ﴾ السجدة: ١٥٠.

وكلامنا حول الآيات ـ سواءً هذه أو غيرها ـ ليس على نمط التفسير، إنما هو كلامٌ أشبهُ شيءٍ بالاستيحاء من الآيات، وحديث حول الآيات.

التفسير المعروف له نمط معين، وله قواعد معينة، والكثير من التفاسير تجعل الفائدة من القرآن الكريم قليلة جداً، إذا لم يربط القرآن الكريم بواقع الناس، إذا لم يكن الحديث حول آياته واسعًا، فإنه في الأخير يصبح كتاباً لا أثر له ولا فاعلية له في حياة الناس، ولا في أنفسهم.

القرآن هو كتاب للحياة كلها، وكل أحداث الحياة لآ يخلو حدث منها عن أن يكون للقرآن نظرة إليه وموقف منه، ونحن نريد ـ إن شاء الله ـ جميعاً أن نحيي القرآن في أنفسنا، فإذا ما عدنا إلى تلاوت ـ كما هو المعتد ـ سواء في شهر رمضان أو في غيره تكون تلاوتنا له تلاوة إيجابية، نتأمل، نتدبر، نستفيد من آياته، ولا شك أن أي حديث حول آيات القرآن الكريم لا يزال حديثاً قاصراً وناقصاً، لا أحد يستطيع مهما بلغ في العلم والمعرفة أن يحيط علماً بعمق القرآن الكريم؛ لأن كثيراً مما يمكن أن يعطيه القرآن، مما هو من مكنون أسراره، إنما بساعد على كشفه وتجليه المواقف والمتغرات والأحداث.

قراءة كتاب الله بتأمل، وقراءة أحداث الحياة بتأمل، وقراءة النفوس، وسلوكيات الناس بتأمل هي ما يساعد الإنسان على أن يهتدي، على أن يستشد، على أن يستفيد من خلال القرآن الكريم.

بعد تلك الآيات العظيمة من أول السورة من (سورة السجدة) والتي تحدَّثنا حولها بالأمس بمقدار ما نفهم يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿إِنَّمَا يُؤْمِنُ بِآيَاتِنَا الَّذِينَ إِذَا ذُكْرُوا بِهَا خَرُّوا سُجَّدًا وَسَبَّحُوا بِحَمد رَبِّهِم وَهُم لاَ يَسْتَكُهِرُونَ ﴿الله سبحانه وتعالى: ﴿الله هي أعلام على حقائق، هي حقائق ثابتة، وسميت آيات؛ لأنها أعلام على حقائق، حقائق في واقع النفوس، حقائق في الحياة، حقائق في مجالات الهداية كلها، حقائق تتحدث عمّا سيحدث يوم القيامة، أنها أشياء لا بد أن تحصل، وأن هناك من سيقول: ﴿رَبَّنَا أَبْصَرْنَا وَسَمِعْنَا فَارْجِعْنَا نَعْمَل صَالِحًا إِنَّا مُوقِنُونَ ﴾ راسجدة:١٠) والآيات القرآنية هداياتها واسعة جداً، تهدي في عدة اتجاهات، كما فهمنا من أن قول الله تعالى حاكياً عن أولئك الذين سيقولون وهم منكسون لرؤوسهم: ﴿رَبَّنَا أَبْصَرْنَا وَسَمِعْنَا فَارْجِعْنَا نَعْمَل صَالِحًا إِنَّا مُوقِنُونَ ﴾ أنها تكشف حقيقة نحن عليها في واقعنا في هذه الدنيا.

أولَئكُ الناس ـ وهم أكثرنا ـ الذين لا يؤمنون بالخطورة إلا متى ما دهمتهم، لا يعملون الاحتياطات اللازمة، ولا يعدّون العدَّة لمواجهة الخطر، وإنما يسوِّفون ويتناسّون حتى يدهمَهم الخطر.

ُ قلنا أيضاً: إن هذه إذا كانتُ طبيعة لدينا، إذا كانت حالة نفسية ثابتة لدينا فهي خطيرة جداً علينا؛ لأنها لـن تكون في الدنيا، بل ستكون في الآخرة أيضاً، مَن هذه حالته، من هذا واقعه هكـذا: لا يهـتم بالإعـداد للخطـر المحتمل؛ فإنه أيضاً لن يهتم، ولن يُعدَّ للخطر المتيقن.

نحن نقول كلمتين في الدنيا: نقول أمام الخطورة المحتملة: "عسى ما في خُــُّــة" (السنا نقول هكذا؟ "عسى أن الباري سيهلكهم" ونقول أمام الخطورة المتيقنة: (الله غفور رحيم) أليست حالة واحدة؟

يجب أن نروِّض أنفسنا هنا، نفسيتك في الدنيا هي النفسية التي ستُحشر بها يوم القيامة، ستُحشر أنت وأنت أنت، كما لو قمت من مرقدك الصباح، النفسية التي كنتَ عليها هي هي التي ستُبعث عليها يـوم القيامة "ما في خُلَّـة" (الله غفور رحيم) تأتي الخُلَّـة وأنت لم تُعِدَّ لها عُـدَّة فتكون خُلَـة كبيرة جـداً، (الله غفور رحيم)

<sup>(</sup>١) مَا فِي خُلَّة: مِنَ اللَّهْجَةِ العَامِّيَّة، والمقصود بما: لَا تُوجَدُ مُشْكِلَة.

<sup>(</sup>٢) عسى أن الباري سيهلكهم: عَسَى البَاري أَنْ يُهْلِكَهُمْ.

سيأتي يوم القيامة وترى بأنه كان موضع الرحمة والغفران هنا في الدنيا أن تتسبَّب هنا في الدنيا<sup>()</sup> فيرى الناس أنفسهم بأنه لا كلمة "ما في خُــَّــة" ولا كلمة (الله غفور رحيم) هي التي ستنفعهم.

وقلنا: هؤلاء هم كانوا عرباً، هم عرب الذين سيقولون: ﴿رَبَّنَا أَبْصَـرَنَا وَسَـمِعْنَا قَارَحِعْنَا تَعْمَلُ صَالِحاً إِنَّا مُوقِنُونَ ﴾ تتحدث عن مجرمين، ممن يقولون: ﴿وَقَالُوا أَعِذَا ضَلَلْنَا فِي الأَرْضِ أَعِنَّا لَفِي خُلْقِ جَدِيدٍ ﴾ راسجدة ١٠٠٠ هذه حالة كانت عند العرب القدامي ولا تزال قائمة فينا، ولكن يبدو أنها تعمَّقت وترسَّخت أكثر وأكثر مما كان لدى الماضين. ونجد لهذه أثرها السيئ في مجال المقارنة بين واقعنا نحن وواقع أعدائنا من اليهود والنصاري، تراهم لا يفكّرون هذا التفكير إطلاقاً، يضعون الخطط وينطلقون في الأعمال التي تحُول دون أن يدهمهم خطرٌ محتمَل ولو بعد مائتي سنة؛ لهذا فاقونا، ولهذا ضربونا، ليس عندهم "ما في خُلَّة".

القرآن يعتبرونه مشكلة لديهم، الإسلام يعتبرونه مشكلة لديهم، يشكّل خُطورة بالغة؛ لأنه فيما إذا رجعت هذه الأمة إلى الإسلام تلتزم بدينها، وإلى القرآن الكريم تعمل به، وتهتدي به فإنها فعلاً ستصبح (هذه الأمة) قوية جداً، لا تستطيع تلك الدول مهما كان لديها من أسلحة، مهما كان لديها من إمكانيات أن تقهر هذه الأمة.

فهم يعملون جاهدين من زمان منذ مئات السنين، بل بلغ بهم الحال في بعض مراحل التاريخ في (أسبانيا) بعد أن ضربوا المسلمين هناك، أرغموهم في الأخير على تغيير أسمائهم، وأسماء أبنائهم، تغيير الأسماء الإسلامية إلى أسماء أخرى أوربية، من نحو (جورج) ونحوها. أسماء أخرى لأنه حتى المفردات الإسلامية، المفردات العربية، المفردات القرآنية، الألفاظ، هم يرون أنها تترك شعوراً، أو أثراً أحياناً قد يكون أثراً لا شعوري، وأنَّ هذا يَبنُر بذرة ارتباطٍ داخل أعماق النفس، فتهيئ الإنسان للاستجابة في أي زمن؛ فهذه خطورة. يُغيّر الاسم، تغيّر المصطلحات مهما أمكن كما وجدنا من تغيير كلمة (جهاد) ونحوها، لماذا يعملون هم على أن تضيع كلمة (جهاد) ونحوها الماديم ولا تتأثر؟ أليس كذلك؟

هم يرون أنّها وإن كنت الآن تقرؤها ولا تتأثر بها، لكن تكرارها على مسامعك سيترك أثراً ولو كان أثراً لا شعوري، أقل ما يمكن أن يترك هذا هو: أن يكون هذا المبدأ مقبولاً لديك، متى ما جاء مَن يُحَرِّكُك، ومتى ما وجدت الإمكانيات بين يديك، أليس كذلك؟ أليس هذا ما نجده في أنفسنا أحياناً متى ما وجدنا مَن يتكلم معنا، أو وجدنا من يعمل على إحياء هذا المبدأ في نفوسنا؟ ألسنا نتأثر؟

هذه الخطورة: هم لم يكتفوا بأن يقولوا: ها هم الآن يقرؤون القرآن ولم يتأثروا به أو ربما أنت لا تتأثر بـه، تموت وأنت غير متأثر به، لكن ابنك ما زال وابن ابنك أيضاً سيقرأ القرآن وسـيجد فيـه هـذه الكلمـات: جهـاد، جهاد... إلخ.

حتى الربط بالأعلام، الربط بالأعلام أيضاً عندهم قضية خطيرة؛ ولهذا رأينا نحن وأنتم جميعاً كيف غُيبً الحديث عن الإمام علي وأهل البيت في المناهج الدراسية، وغيبً الحديث عنهم في وسائل الإعلام، وغيبً الحديث عن آثارهم عن طريق الثقافة، ولم ثبد وزارة الثقافة في أي بلد - خاصة في اليمن - اهتماماً بالآثار آثار أعلام أهل البيت؛ لأن الربط بالأعلام أيضاً مهم جداً، إذا ما رُسِّخ في أنفسنا عظمة علم من أعلام الإسلام المتكاملين والكاملين فعلاً، فلو كان مجرد اسم يتردد على ألسنتنا لكن قد يأتي من يجعل هذا الاسم فاعلاً ومؤثراً. كان الإمام الحسين العلام يتردد كثيراً في أيام عاشوراء، وفي غير عاشوراء في أوساط الشيعة الجعفرية كثيراً ويبكون، ويلطمون، لكن كانت كلها مظاهر عاطفية، جاء الإمام الخميني فاستطاع أن يجعلها ذات تأثير كبير، ويبكون، ويلطمون، لكن كانت كلها مظاهر عاطفية، جاء الإمام الخميني فاستطاع أن يجعلها ذات تأثير كبير، إحياء عاشوراء، الحديث عن الحسين العلام المنبين في أجواء عاطفية بحتة، لم يُربَط به جهاد، ولم يُربَط به أبد ولم يُربَط به عمل؛ لرفع معنويات الأمة، لاتخاذ موقفٍ ما من أعداء الأمة وأعداء الدين، ألم التخاذ موقف، ولم يُربَط به عمل؛ لرفع معنويات الأمة، لاتخاذ موقفٍ ما من أعداء الأمة وأعداء الدين، ألم يصبح فاعلاً عندما جاء من يجعل له حيوية في نفوس الناس؟

وهكذا الآن في جنوب لبنان في أوساط (حزب الله) يصرخون باسم الحسين الطَّكِي الله عبد العنان في أوساط (حزب الله) يصرخون عن عاشوراء من الجانب العاطفي فقط، وأصبحوا بشكل آخر يختلف عمَّا كانوا عليه يوم كانوا يتحدثون عن عاشوراء من الجانب العاطفي فقط، وأصبحوا

<sup>(</sup>١) تَتَسَبَّب هُنَا في الدنيا: تَقُومُ بالأَعْمَالِ الَّتِي تَكُونُ سَبَبًا في الحُصُولِ عَلَى رَحْمَةِ الله وَمَغْفِرَتِهِ.

يستلهمون من كربلاء ومن عاشوراء، ومن الحسين الطَّيِّة الأشياء الكثيرة جداً جداً، التي تدفع بهم وبشبابهم إلى ميادين الجهاد. الحسين الطَّيِّة الذي عاش مئات السنين داخل الطائفة الاثني عشرية جامداً في نفوسهم، ألم يُفَعَّلُ في مرحلة من التاريخ واستطاع أن يُحرِّك أمة؟ وها نحن نرى إيران، أليست إيران تشكل عقبة أمام الغرب فيما ننظر اليها نحن وفيما نفهم؟ أن الغرب ينظر لإيران شيئاً، ولبقية العرب والمسلمين شيئاً آخر.

وهكذا رأينا كيف أننا في مناهجنا الدراسية، وعلى شاشات التلفزيون، وفي غيره من وسائل الإعلام، نرى أعلاماً أخرى تقدَّم للأمة، ويتحدَّثون عنها كثيراً في المساجد، في المعاهد، في المراكز، في الجامعات، وفي كل مكان. هذه الأعلام عند من يفهم واقع الأمة الآن: أن أمريكا، أن اليهود والنصارى يتحكمون تقريباً في كل شيء: في الجوانب الإعلامية، الثقافية، التربوية، الاقتصادية، السياسية، في الدول كلها يتحكمون فيها، ويتدخلون في كل صغيرة وكبيرة.

هم يعرفون أن تلك الأعلام لا تصنع شيئاً لأنه لو جُسِّم في نفسك على أكبر ما يمكن لما كان باستطاعته أن يُحَرِّكك، ليس فيه ما يُحَرِّكك، إنما هي ـ كما يقال ـ: (نمور من ورق، فلنضع للشباب ولنضع للأجيال نموراً من ورق، أعلاماً وهمية لا تقدِّم ولا تؤخر، ولو تكرر اسمها آلاف السنين لن تعمل شيئاً في النفوس) لأنك عندما تحاول أن تستيقظ وترجع إلى ذلك العلم لتستلهم منه شيئاً تجده فارغاً لا يمكن أن يكون فيه ما يدفعك.

لكن أعلاماً كالإمام علي الطلق كالحسن، والحسين، والزهراء، كزيد، والهادي، والقاسم، وغيرهم ممن هم على هذا النحو، هم الخطيرون في واقع الحياة، هم من لو التفت الإنسان أو التفتت الأمة لتستلهم منهم شيئاً سترى ما يشدها، ترى ما يرفع معنوياتها، ترى المواقف المتعددة، ترى التضحية، ترى الاستبسال، ترى الشعور بعظمة الإسلام، ترى الاستهانة بالأنفس والأموال والأولاد في سبيل الإسلام.

لهذا هل نجد عليًّا الطَّكُ أو نجد الحديث عن أهل البيت في مدارسنا أو مراكزنا أو جامعاتنا؟ لا يوجد، وإذا ما وُجد كان شيئاً بسيطاً، وإذا ما جاء حديث عن الإمام على فكُبر نوعاً ما يُمسَخ ذلك التكبير بأن يقال: هو على الرغم مما هو عليه ها هو يبايع أبا بكر، وهو إنما كان جندياً من جنود أبي بكر، يُكبِّرونه قليلاً ثم يجعلونه بكله وسيلة من وسائل تكبير أبي بكر، فيشدونك أكثر إلى أبي بكر، فيما إذا تحدّثوا قليلاً عن علي فهو وسيلة لشدك أكثر إلى أبي بكر، أما أن يقدِّموا عليًّا الطَّكُ علماً وَحَدَه بعد الرسول (صلى الله علم رحلى الله وسلم على فهذا ما لا بمكن. بشكل خطورة بالغة.

متى رأينا في وسائل إعلامنا حديثاً عن الإمام الهادي العَيْلا وعن أثره في اليمن؟ متى سمعنا برامج تتحدث عن أخباره وسيرته الحميدة وما عمله من أعمال عظيمة في اليمن وفي أوساط اليمنيين وفي هدايتهم، وهم من كان القرامطة قد عبثوا بأفكارهم، والباطنية، وبقايا كثيرة من اليهود كانت لا تـزال في مختلف مناطق الـيمن؟ لا حديث عنه إلا بتعسُّف، بما يقدمه ناقصاً.

هكذا يفكر أولئك الناس، وهم ينظرون إلى القرآن، أو ينظرون إلى أعلام الإسلام أنه قد يكون هذا الاسم، وقد يكون هذا الاسام، وقد يكون هذا الكتاب وإن لم يكن له أثر الآن، وإن كنا نرى هذه الأمة قد ضربناها ضربة قاضية، لكن لا يزال هذا يشكل خطورة ولو بعد حين، فيجب أن نعمل على إقصائه بأي وسيلة. وهذا هو ما يوجب علينا أن يكون لنا موقف وأقل موقف هو: أن نصرخ بهذا الشعار: [الله أكبر / الموت المريح المؤسس المهل / المعلى المناسبة على المحت المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة أيضاً إلهابية، هذا الكتاب إرهابي، وفعلاً نشرت بعض المصحف بأن الوفد الأمريكي ظل يستفسر عن مدارس تحفيظ القرآن، وأغلقت بعض المدارس، استفسر عن مركز بدر (مدرسة زيدية في صنعاء).

قد نتوقع ببساطة تفكيرنا أنه إذا سكتنا ـ أفضل أن نسكت ـ قد نتوقع أنهم سيسكتون؟ لا. السكوت سيدفعهم إلى أن يعملوا للحصول على تنازلات كثيرة أخرى، ويعملوا ليصلوا إلى ضرب أشياء أخرى، لـن يسـكتوا، يجـب أن نفهم هذا: لن يسكتوا، ولن يتوقفوا إلا متى ما تحرَّكنا نحن وصرخنا في وجوههم، سيسكتون وسيتوقفون، أما إذا سكتنا فالخطورة هنا، الخطورة البالغة هنا.

بعض الناس قد يقول: نسكت "لا نُـكَـلَّف على أنفسنا" إن السكوت هو الخطورة، لو كان السكوت من ذهب ـ كما

يقولون ـ لما تحدث القرآن الكريم عن الجهاد، عن التضحية، عن الاستبسال، عن إنفاق الأمـوال، عـن التواصـي بالحق. أليس القرآن كله حركة وكلاماً، أم أنه صمت وجمود؟ كله حركة، كله كلام.

فعلاً قد يكون السكوت مِنْ ﴿ذَهَبَ ﴾ ليذهب كل شيء ، إذا سكتنا سيذهب ديننا وستذهب كرامتنا ونـذهب ـ ونعـوذ بالله ـ إلى الجحيم في الأخير، يذهب الناس إلى الجحيم.

عندما بدؤوا يتحدثون عن مركز بدر، عن مدارس تحفيظ القرآن، أحياناً قد يثيرون عبارات، قد يثيرون عبارات، قد يثيرون عبارات هكذا لينظروا ردة الفعل؛ سكتنا ففهموا أن السكوت أصبح لدينا (استراتيجية ثابتة) وأننا أصبحنا بقراً: نفهم أنّ السكوت هو الوسيلة الصحيحة لماذا؟ لكف شر الأعداء، لنسلم شرهم.

بعد حين سينطلقون فعلاً ليتخذوا القرار الملزم بإيقاف هذا الصوت، بإغلاق هذه المدرسة، بسحب هذا الكتاب من الأسواق، بإغلاق هذا المسجد، بنفي هذا الشخص وهكذا.. ثم لن يتوقفوا أيضاً حتى يكون في الأخير من يؤمن بالفكرة هو إرهابي؛ لأنه احتمال وأنت تؤمن بالفكرة وإن كنت في حالة استضعاف، وأنت ساكت ربما تتكلم مع أحد من الناس فتؤثر عليه، وربما هذا الشخص الذي تؤثر عليه قد يصادف زمناً يكون هناك قابلية لكلامه أن يـؤثر في الأخرين. هذا الهاجس لديهم: مواجهة كل خطر محتمل ولو بعد حين، وإن كانت نسبة خطورته عليهم بأقـل من ١٪.

لاحظوا، هناك أمثلة تشهد على من كان ينظر هذه النظرة أنه سيظل يعمل هذا العمل باستمرار وسنرى من أبناء وطننا من مسلمين مِنا له موقف من عقيدتك الفلانية، يظل مبايناً لك، يظل يظلمك، لا يعمل على توفير أي شيء لك.

كما نحن بالنسبة للإمامة لأنهم يعرفون أن الإمامة كعقيدة لا تزال في بطون كتبنا لا تزال قضية نؤمن بها وندين الله بها، باعتبارها عقيدة دينية لدينا، على الرغم من أنهم قد نصُّوا في الدستور: بأن الدستور يسمح بحرية الاعتقاد. وهم يعلمون أنه لا وجود للإمامة، ليس هناك إمام، ليس هناك حتى إمكانيات عند هؤلاء الناس الذين لا يزالون يعتقدون هذه العقيدة. لكن أليسوا هم من ينظرون إلينا نظرة خاصَّة، لا يهتمون بنا في مجال الخدمات: مشاريع ونحوها؟

إذا ظُلِمٰتَ أنت من قبل طرف آخر فلا يتفاعل معك لا محافظ، ولا حاكم، ولا قائد، ولا مدير أمن، ولا رئيس، ولا وزير ولا أحد. لماذا؟ لأنه ما زال يرى أنك ما زلت تحمل عقيدة معيَّنة هي كذا، هـو يراهـا عقيـدة غـير مرغـوب فيها، له موقف منها. هكذا سيعمل اليهود أمام كل عقيدة إسلامية لا يزال لها بذرة في نفوسنا.

لا يتصوَّر أحدُ أنَّ الأعمال يمكن أن تتوقف عند فئة معينة من العلماء، ستشمل العلماء كلهم، وأضعفهم من سينفى، أضعفهم من تفرض عليه إقامة جبرية فيكون ميتاً وهو لا يزال حيًّا، ميت الأحياء. ثم ستصل إلى فئات الناس لأنهم ما زالوا يحملون هذه العقيدة، إما أن يقبلوا أن يَدينوا بأشياء ويتربَّوا على أشياء هي من النوع الذي لا يشكل خطورة. لا بأس، وهذه هي ليست أكثر من مرحلة، أو أن يظل هذا الموقف وهذا اللقب كلمة: (إرهاب) ونحوها تتابع كل شخص كل شخص، خاصة نحن الزيدية، كل شخص منا سيُسمَّى في الأخير بأنه إرهابي.

افترض قضوا على العلماء، وقضوا على القرآن، سيقال هذا الشخص لا يزال زيدياً؛ إذاً لا يزال إرهابياً، وهكذا، لماذا؟ لأنهم من هذا النوع يفكرون بضرورة العمل ضد أي خطر محتمل مهما كان بسيطاً في نظرنا نحن، مهما كان بعيد الوقوع من وجهة نظرنا نحن.

فإذا كانت هذه هي روحية الأعداء، هي نظرة الأعداء أمامنا، ونحن نظرتنا هي نظرة أسلافنا أولئك الـذين سيقولون: ﴿رَبَّنَا أَبْصَرَنَا وَسَمِعْنَا﴾ السنين وهي حالة نحن نشاهدها ماثلة فينا، متجسدة في كـل مواقفنا؛ فإن هذا يعنى بالتأكيد: أن هذه الأمة ستتلاشى، ستنتهى، سَيَدهَمُها الخطر في حينه فلا تستطيع أن تُحرِّك ساكناً.

أليس (ياسر عرفات) يُسْجَن في بيته؟ هل هناك أحد من العرب يتعاطف معه من الزعماء أنفسهم ـ لأنهم عادة يتعاطفون مع بعضهم بعض ـ؟ لا أحد يتعاطف معه، هو من داخل غرفته يحاول أن يتصل بالأمريكيين أو بواسطة أشخاص من وزراء حكومته يتصل بالأمريكيين بحثاً عن السلام، لا يبحث عن السلام من قبَل زملائه العرب؛ لأنه يعرف أنهم من هذه النوعية، لا يهتمون بشيء، وأن الموقف في الأخير لمن سكت في الماضي حتى داهمـ الخطـر،

ماذا سيكون موقفه؟ هو أن يسكت أثناء مواجهة الخطر، بل سيكون أكثر التزاماً للصمت.

ولا ننسى أيضاً أننا كمسلمين إذا فرَّطنا فإننا سنُضرَب من جهتين مع بعض: نُضرَب من جهة أعدائنا، ونضرب من جهة ربنا أيضاً، والخطورة البالغة هنا أن يُضرَب الناس بخزي، وذلة، وشتات، وتباين للنفوس، ويُضرَب على قلوبهم، يَضرِب الله قلوب بعضهم ببعض، والأعداء من هناك يشتغلون في أوساطهم يضربونهم، هنا من جانب الله كعقوبة، ومن جانب أولئك لأغراض أخرى، من منطلق العداوة.

والله عندما يضرب الناس هو حذرهم في كتابه، وهو ما كان حديثنا قبل أمس حوله (١) الوعيد في الدنيا، يجب أن نفهم هذه: أن الخطورة البالغة على كل تقصير يحصل من جانبنا في الدنيا هنا.

إِذاً فيجب أن نكون ممن قال الله عنهم: ﴿إِنَّمَا يُؤْمِنُ بِآيَاتِنَا ﴾ مطلوب هنا أن يؤمن الناس بآيات الله، إنها حقائق ثابتة في كل ما تناولته، في كل ما تحدَّثت عنه، لكن نوعية من الناس هم وحدهم من يؤمنون بها هم أولئك ﴿الَّذِينَ إِذَا ذُكْرُوا بِهَا خَرُّوا سُجَّدًا وَسَبَّحُوا بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَهُمْ لاَ يَسْتَكْبِرُونَ ﴾ (اسجدة: ١٥) الإنسان المؤمن قد يعتريه واحياناً وهول عن أهمية بعض الأشياء، قد يكون غير مستشعر: أن هناك واجباً يجب أن يؤديه، أن هناك عملاً يجب أن يشترك فيه، هو مؤمن من هذه النوعية، موطن يجب أن يشترك فيه، هو مؤمن من هذه النوعية، موطن نفسه على أن يعمل وينطلق في كل عمل فيه لله رضى؛ لأنه ساجدٌ لله، خاضع لله، وخاشع لله فمتى ما ذكّرته بآية من آيات الله تقبّلها، تفاعل معها، استجاب لها؛ لأنه خاشع لله، خاضع لله.

وهو أيضاً يرى كل شيء من جانب الله \_ بما في ذلك آياته \_ يراها كلها نعمة عليه ؛ فهو يسبح الله، ينزهه، ويقدسه، ويثني عليه ﴿وَسَبَّحُوا بِحَمْدِ رَبِّهِمْ ﴾ ليسوا من أولئك \_ وهم الكثير فينا \_ الذي يرى نفسه أنه قد تورط وهو في عمل صالح، لكن هذا العمل هو من النوع الشاق الشائك، الخطير نوعاً ما، فيرى نفسه أنه في مشكلة

بل البعض قد يرى ذلك الشخص الذي يتحدَّث مع الناس من هذا القبيل أيضاً أنه أصبح مشكلة وأصبح حملاً، وهذه - أيضاً - روحية كانت موجودة عند العرب الأوائل، وما زالت هذه الروحية قائمة؛ ولهذا كان الله - سبحانه وتعالى - يأتي وسط آيات الجهاد، والابتلاء، والمصائب، والمشاق التي تأتي أثناء الصراع، ويقول لهم - ليمسح ذلك التفكير الخاطئ، ذلك الشعور السيئ ربأن هذا الشخص هو من يوم ما جاء مشاكل - قال: ﴿لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثْ فِيهِم رَسُولاً مِّن أَنفُسِهم يَتُلُو عَلَيْهِم آيَاتِه وَيُولِّيهم وَيُعلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكَمة وَإِن كَالُواْ مِن الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثْ فِيهِم رَسُولاً مِّن أَنفُسِهم يَتُلُو عَلَيْهِم آيَاتِه وَيُرَّكِيهم وَيُعلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكَمة وَإِن كَالُواْ مِن الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثُ فِيهِم رَسُولاً مِّن أَنفُسِهم يَتُلُو عَلَيْهِم آيَاتِه وَيُرَّكِيهم وَيُعلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكَمة وَإِن كَالُواْ مِن الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعْنَ الْمُسْلِم يَتُلُو عَلَيْهِم آيَاتِه وَيُرَكِّيهم وَيُعلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكَمة وَإِن كَالُواْ مِن الصراع والمصائب، بعدما تحدّث عن قضية (أحد) وما حصل في أحد؛ لأن هناك كثيراً من الناس ضعاف الإيمان، من ينظر والمسائب، بعدما تحدّث عن قضية (أحد) وما حصل في أحد؛ لأن هناك كثيراً من الناس ضعاف الإيمان، من ينظر تطيّرنا بِكُم واحد يريد أن يذهب إلى شغله وعمله!) لو كانت القضية نريد مصائب، ولا نريد أن تندخل في شيء، وكل واحد يريد أن يذهب إلى شغله وعمله!) لو كانت القضية بالله أما كان الله أرحم الراحمين هو من كان يمكن أن يوجّهنا إلى هذا الشيء المني نرده على أنفسنا: (لستم الله أما كان بالإمكان أن أن بكون هكذا؟ لا

﴿انْفِرُواْ خِفَاقًا وَثِقَالًا وَجَاهِدُواْ بِأَمْوَالِكُمْ وَأَنفُسِكُمْ فِي سَبِيلِ اللّهِ ﴿اللهِ ﴿اللهِ خَفَاقًا وَثِقَالًا وَجَاهِدُواْ بِأَمْوَالِكُمْ وَأَنفُسِكُمْ فِي سَبِيلِ اللّهِ ﴿التوبَهَ اللّهِ عَلَى مَشَاقَ، حتى وإن كان ذلك نظرة مِن هذا الشّعور الخاطئ الذي يأتي عند ضعاف الإيمان، متى ما حصل شيء فيه مشاق، حتى وإن كان ذلك الشخص الذي يقودهم هو رسول الله رسي الله علي وحمى الدرس يعتبرونه مشكلة ﴿لَقَدْ مَنْ اللّه ﴾ يجب أن تعتبروه نعمة، إن هذه المواقف نعمة، وهذا الرجل نعمة عليكم، إنه منّة من الله عليكم ﴿لَقَدْ مَنْ اللّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَمْ أَنفُسِهِمْ ﴾.

<sup>(</sup>١) ورد الحديث حول الموضوع في عدة دروس من أبرزها: الدرس التاسع من دروس معرفة الله.

ولأنها هي النقطة الخطيرة جداً التي يتجه الأعداء إليها، كانت إذاعات متعددة ـ كما يقال ـ أكثر من أربع عشرة إذاعة، ومحطات تلفزيونية كثيرة تتجه إلى داخل إيران أيام الإمام الخميني تحاول أن توحي للناس بما يُبعدهم عن ذلك القائد العظيم (مشاكل، وإيران بدأت تدخل في أزمات اقتصادية بسبب هذا الشخص، والمدماء الكثيرة سُفكت من أبناء هذا الشعب؛ لأنهم انطلقوا وراء ذلك الشخص، هو شر، هو مشاكل، مصائب، بالاوي، أحداث ... إلى آخره ) لكنه هو من كان قد سبق إلى توعيتهم توعية من نوعية مهمة، الإمام الخميني، من أين جاء له ذلك؟ من القرآن الكريم ستكون فاشلة فكانت تلك الإذاعات جاء له ذلك؟ من القرآن الكريم ستكون فاشلة فكانت تلك الإذاعات تثرثر دائماً ولا يظهر لها أي أثر، كان يقول لهم: أولئك الذين يتحدَّثون معكم أليسوا أعداءكم؟ قالوا: بلى قال: إذا لا تصدّقوهم، هل يمكن لعدوك أن ينصحك؟ كل كلامه هو من أجل أن يُثبِبطك؛ لأنه يخافك، إذا لا تصدقوهم

قطّع المجال، وسَدَّ الأبواب في وجوه أيَّ تأثير لإعلام الآخرين من الذين وقفوا ضـد الثـورة الإسـلامية. المـؤمن نفسه إذا ما ذُكّر بآيات الله، كأن تُذكّره بموقفٍ هو لديه معرفةً ـ نوعاً ما ـ عنه، فإنَّ تذكيره بآيـات الله سـيظهر له أهمية أكثر وأكثر أن يكون له عمل، أن يكون له موقف، أن ينطلق بجدية.

وعندما يقول: ﴿خَرُّوا سُجَّدًا﴾ أولئك الذين يخرُّون لله سجداً هم مَن يرفعون رأس الأمة. ليس معنى أن آيات الله هي تنكس الناس، وأن آيات الله هي التي تضع الناس فيخرُّون إلى الأرض. الناس الذين يخرُّون إلى الأرض سجداً لله، خشوعاً لله، وخضوعاً لله لا يستكبرون أبداً، هم أولئك الذين يُعلُون كلمة الله، هم أولئك الذين يُعلُون رأس الأمة، هم الذين يُعلُون الدِّين ويظهرونه فوق الأديان كلها، هم هؤلاء ﴿إِثَمَا يُؤْمِنُ بِآيَاتِنَا الَّذِينَ إِذَا لَكُونَ الدِّينَ إِنَا الله في الله الله على الله على الله على الله في المؤتلة فاعلة. فما هو الذي ينقصنا ونحن نجمُد، ونحن لا نتكلم، سواءً مَن كان منا باسم عالم، أو متعلم، أو عابد، أو أيّ لقب يحمله: أستاذ، أو نحوه، فلأنا لم نصل إلى هذه الدرجة بعد: الخشوع الكامل لله الذي لا يحصل إلا من خلال معرفته بشكل جيد، التسبيح لله بألسنتنا وقلوبنا، الثناء على الله، هذا هو ما ينقصنا، أن هذه ليست حالة مترسّخة في أعماق أنفسنا. فإذا ترسّخت في نفوس الناس فستراهم أمة قابلة للنهوض، تجتمع كلمتهم بسهولة، يتحرّكون بمسارعة.

الم نتحدث سابقاً عن بعض آيات حول صفات المتقين أنهم يسارعون ﴿فَاسَتَبِقُوا الْخَيْرَاتِ ﴾ رابقرة ١٤٨٠ ﴿وَسَارِعُوا إِلَى مَفْفِرَةٍ مِّن رَبِّكُم وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا السَّمَوَاتُ وَالأَرْضُ ﴾ رآل عمران ٢٣٠ فلنا في ذلك الدرس: إن هذه الآيات في رسورة آل عمران من عند قوله تعالى: ﴿وَسَارِعُوا إِلَى مَفْفِرَةٍ مِّن رَّبِّكُمْ ﴾ إلى آخر الصفحة فيها من الحديث عن المتقين مطبوعة كلها بطابع المسارعة حتى في صيغها، نحن نرى أنفسنا نتثاقل الآن، أليس كذلك؟

نتحدّث جميعاً عندما نجلس هنا، أو نجلس في المدرسة، وقد يقول البعض: إنه يود أن يكون هناك من يسمع هذا الحديث، لكن هل انطلقنا بجدية ومسارعة إلى أن نعمل العمل الكثير الذي يجعل الآخرين يسمعون هذا الحديث الذي قد تراه حديثاً مناسباً أن يسمعه الآخرون؟ حالة التثاقل، التباطؤ، وهي حالة سيئة عواقبها سيئة، لا تزال ماثلة، لماذا؟! لسنا بعد ممن وصل إلى هذه الدرجة: ﴿إِذَا ذُكّرُوا بِهَا خَرُّوا سُجَّدًا﴾ لعظم تأثيرها في نفوسهم ﴿وَسَبَّحُوا بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَهُمْ لا يَستَكُونُ أَهُمْ أي شيء من آيات الله يسمعونه.

وَأَحِياناً قد يكون موقف الإنسان موقف المستكبر، لكنه يبحث عن أي تبرير لموقفه، وهو يَقعد، أو وهو يُعارض عملاً مثل هذا يراه الآخرون أنه عمل فيه إرضاء لله، وفيه نصر لدينه، أو يُعبِّر عن موقفٍ ما في مواجهة أعدائه ينطلق للتبريرات يعملها لأنه في واقعه مستكبر، كلام سمعه من صغير وهو يحمل لقباً أكبر من لقب هذا، علامة مثلاً، أو شيخ، أو فلان.

فهو إذا ما قبل لأن معنى ﴿ ذُكَّرُوا ﴾ ذكّروا من طرف آخر، أليس كذلك؟ ﴿ اللَّذِينَ إِذَا ذُكّرُوا بِهَا خَـرُوا سُجَّدًا ﴾ ذكّروا من طرف آخر ذكّرهم بها، والله سبحانه وتعالى يعتبر للتذكير أهميته من أي طرف كان ولو من صغير ﴿قَالَ رَجُلانٍ مِنَ اللَّذِينَ يَخَافُونَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِما ﴾ رالاندة: ٢٠٠ أنم يقل هكذا في القرآن ﴿ رَجُلانٍ ﴾؟ مؤمن آل فرعون، ذلك الرجل العظيم يُصدر كلامه، وكلام أولئك الرجال كما يُصدر كلام الأنبياء في صفحات القرآن الكريم ﴿ وَقَالَ

رَجُلُ مُّوْمِنُ مِّنْ آلِ فَرَعَوْنَ يَكْتُمُ إِيمَانَهُ أَتَّقْتُلُونَ رَجُلاً أَن يَقُولَ رَبِّيَ اللَّهُ ﴿غافر:٢٨) وهكذا يتحدث في كلام طويل في رسورة غافر) قُريباً من صفحة أو أكثر.

المؤمن لا يستكبر إذا ما ذكّر من صغير أو ذكر من طرف آخر يراه وضيعاً، يراه دونه في المراتب الاجتماعية، يراه دونه فيما يتعلق بالجانب الاقتصادي، أنا تاجر وهذا فقير، أنا من أعيان القبيلة وهذا مواطن بسيط، أنا علامة وهذا لا يزال طالب علم، وهكذا.. كلمة: رجلان ﴿قَالَ رَجُلانِ ﴾ تجعل للتذكير قيمته من رجل يحمل اسم رجل أقل شيء فيه، لم يقل قال عالمان، قال أستاذان، قال شيخان، قال الملأ من أصحاب موسى أو بعبارات من هذه، ألم يقل القرآن رجلان؟ يعتد بكلام الرجل مهما كان، يعتد بتذكير الرجلين مهما كان مقامهما.

ولأنه عادة يأتي التذكير بآيات الله في مقامات عملية، والأعمال عادة ـ تكون شاقة على كثير من الكبار من الوجهاء وأصحاب المكانة الاجتماعية؛ لأنه ينظر إلى وضعيته وضعية محترمة لا يريد أن يخرج منها؛ ولهذا تجد في القرآن الكريم الكثير من أخبار من كانوا يعارضون الأنبياء معارضة شديدة هم الملأ الذين استكبروا من قومه، ﴿قَالَ الْمَلُ النّبِينَ كَفَرُوا مِن قَوْمِهِ ﴿ وَالْمَلَ الْمَلا مِن قَوْمٍ فِرْعَوْنَ ﴾ (الأعراف:٢٠) ﴿قَالَ الْمَلاُ مِن قَوْمٍ فِرْعَوْنَ ﴾ (الأعراف:٢٠) ﴿قَالَ الْمَلاُ هِي رَبُو كثيراً في رسورة الأنبياء) وغيرها. ومن كانوا ينطلقون أنصاراً لدين الله وفي أول المستجيبين لدعوة الرسل والمجاهدين بين أيدي الرسل من هم؟ كانوا هم المستضعفين، المواطنين البسطاء، الناس العوام، هم من كانوا ينطلقون وستجيبون.

المؤمن إذا ذكّر بآيات الله من أيّ طرف كان يتقبل، ويكون للتذكير قيمته، ويشكر مَن ذكّره، ويعتبر أنه أسدى اليه جميلاً، نصحه، وصّاه، ذكّره، عمل على إنقاذه، يعني: أنه عمل على إنقاذه، لكن لا يكون للتذكير قيمته عند كثير ممن يواجهون تذكيرك من الوجهاء إذا كان لديهم استكبار في أنفسهم، ألسنا نرى أننا بحاجة إلى أن نقول لأولئك الكبار، ونرى بأننا لو قلنا لهم: لو انطلق علماء، وانطلق مشايخ، وانطلق وجهاء ووقفوا هذا الموقف، أو قالوا هذا (الشعار) لو عمّموا هذا (الشعار) لرأينا أنه سيكون أكثر فاعلية وأكثر تأثيراً؟

أنت لا تجلس دائماً ترى نفسك صغيراً، أو ترى الآخرين صغاراً، أو ترى تجمعاتهم قليلة تحتقرها؛ لأنها ليس فيها شخصيات فلان، وفلان، وفلان. أولئك هم من لا يتحرَّك لك الواحد منهم إلا في الوقت الذي قد يُمكنك أن تحرِّك مائة شخص من الآخرين. وهو إذا ما تحرَّك قد لا يكون له تأثير كتأثير الأشخاص الصغار، الذين آمنوا وانطلقوا بفاعلية، أولئك الكبار هم من لديهم اعتبارات معينة يحافظون عليها، ممن ينظر إليك وأنت تذكره أنك تحت، أنك دونه فلا يكاد يسمع منك، ولا يكاد يستفيد منك، حتى ولو دخل كلامك إلى أعماق نفسه سيتجاهلك، يتجاهلك لأنه لا يريد أن يحسسك بأنه تأثر مِن قِبَلك، ممكن أن يتأثر بطرف آخر، يريد أن يرى واحداً أكبر منك ليتأثر به، نوعية متعبة.

ولهذا تجد كيف أن القرآن الكريم يحكي لنا أنه كان يُعرَض على عدد من الأنبياء من قبل الكبار (الملأ) أن اطرد أولئك الناس من مجلسك، الضعاف، هؤلاء الضعاف المساكين اطردهم من مجلسك ونحن سنؤمن، قالوا لنوح السلامة وقالوا لغيره من الأنبياء، وقالوا لمحمد بن عبد الله رسلى الله مهد رحلي الله وقف مع أولئك، لا يمكن إطلاقاً أن تطرد ولا شخصاً واحداً من ضعاف الناس وإن كان مقابل أن يؤمن مائة شخص من هؤلاء الكبار ورسورة عبس تحكي لنا السخرية من أولئك: لا تهتم بهم، التفت إلى هذا المسكين الأعمى، هو يريد أن يستفيد منك من استفنى \* قَانَتَ لَهُ تُصَدَّى \* وَمَا عَلَيْكَ أَلا يَرَكَى \* رعس من الملأ الذين استكبروا، هذا دين للناس جميعاً، ومن انطلق فيه وتحرَّك فيه فهو كبير، هو فهذا دين للناس وليس للملأ الذين استكبروا، هذا دين للناس جميعاً، ومن انطلق فيه وتحرَّك فيه فهو كبير، هو

كبير عند الله سبحانه وتعالى.

الله لا ينظر إلى رأس ماله، ولا ينظر إلى مكانته الاجتماعية، ولا ينظر إلى الطبقة أو الفئة التي هو منها، إذا استجاب فهو كبير عند الله، مكرَّم عند الله، في مصاف أوليائه. لم يسمح الله أبداً لأنبيائه أن يطردوا أحداً.

وأنت تتحرَّك في هذا الميدان كما يتحرَّك الآخرون في الميدان الثُقّافي، لا تربط مشاعرك أبداً بالكبار، لا يكن همك أن يدخل هؤلاء الكبار، ولو بواسطة أن نقدِّم تنازلات لهم، أن نسلمهم زمام أمورنا، أن نمجِّدهم، أن نشجِّعهم، أن "نُنَخِّطَهُمْ" بعباراتنا، نفرح ـ في هذا الوقت ـ ونفرح، ونفرح، هذا هو الخلل الكبير؛ لأنّ مَن دخل بإملاءات وشروط هو ذلك الذي يريد أن تكون حركة الناس على وفق ما يريد وبالشكل الذي يراعي مشاعره ومصالحه.

أما أولئك الصغار من الناس الذين هم صغار في نظر الآخرين، هم من ينطلقون وليس لديهم قائمة من المصالح المادية والمعنوية، يريدون أن يسخروا هذا العمل الثقافي أو الاجتماعي أو الجهادي لمصالحهم.

الصغار تكون عادة نفوسهم طاهرة أكثر من الكبار، صغار الناس ـ إن صح التعبير ـ أي عـوام النـاس، وهـذه هـي كانت نظرة الإمام علي الطَّكِّ كان يقول: (وإنما قَوَام الدِّين العامَّة من النـاس) كـان يقـول لــ (مالـك الأشـتر) ـ وانظروها في عهد الإمام علي الطَّكِ لمالك الأشتر في (نهج البلاغة) ـ: (فليكن صِغْوُكَ إليهم، وليكن.. كذا) يوجهه لأن يهتم بالعامة من الناس، لا تشغل نفسك بأولئك الكبار.

لاحظنا أخطاء حصلت في الماضي في عملنا الثقافي، وكم سمعنا من زملائنا من محاولات ـ بحسن نية ـ قد تُوقِعُنا في أخطاء أيضاً، ورأينا الآخرين هم يتحرَّكون باسم الدِّين يغلطون أيضاً، وهم يحاولون أن يسكتوا عن هـنه من أجل أن نكسب فلاناً، ونتماشى مع هذا من أجل أن نكسبه، ومن أجل نكسب هـذا الحـزب، ونكسب هـذا الشيخ، ونكسب هذا الشخص، هم لم يعرفوا أنهم في الأخير إنما سخروا هـذا الـدِّين الـذي يتحرَّكون باسمـه لأولئـك الكبار.

تحرَّكُ في أوساط الناس الذين لا يريدون منك أن تُسخر دينك لهم، ليس لديهم قائمة من المصالح المادية والمعنوية، لا يستجيبون إلا بقدر ما يكون عملك ـ كيفما كان ـ في مصالحهم، هؤلاء هم الذين سينصرون الإسلام الإسلام يريد نوعية من هذه، هؤلاء من سيستجيبون لله استجابة كاملة؛ لأنهم ليس لديهم المشاعر التي يمكن أن تجعلهم مستكبرين ﴿وَسَبَّحُوا بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَهُمْ لا يَسْتَكْبِرُونَ ﴿راسجدة:١٥) ليس لديهم ما يحملهم على الاستكبار، هؤلاء هم القريبون جداً، هؤلاء هم من كانوا أنصار الأنبياء والأئمة وكل أولياء الله في كل زمان.

وراجعوا القرآن الكريم ﴿قَالَ الْمَلاُ الَّذِينَ اسْتَكْبَرُواْ مِن قَوْمِه ﴾ (الأعراف:٥٧). تجد أن نوحاً السَّيِّةُ الذي لبث في قومه تسعمائة وخمسين عاماً شكا في الأخير من أولئك الكبار ﴿وَاتَّبَعُوا مَن تَّم يَرِدْهُ مَالُهُ وَوَلَهُ إِلاَّ خَسَارًا ﴾ (نوح:٢١) كان أولئك الناس مرتبطين بكبارهم، والكبار عادة تكون لديهم قائمة طويلة عريضة من الأشياء في نفوسهم، لا يريدون أن يستجيبوا وإن عرفوا الحق، ولا يدعون الآخرين من أتباعهم أن ينطلقوا في الاستجابة للحق؛ لأنهم كما يقال في زماننا هذا: (سيأخذون أصحابك) يتواصون فيما بينهم الملأ هنا والملأ هناك: (انتبه اشتد في مواجهة هذا وإلا سيأخذ عليك أصحابك) هي من ذلك اليوم قديمة هذه، قديمة من ذلك الزمان.

عندما ربط الصغار أنفسهم بالكبار ألم يَضلوا؟ وتسعمائة وخمسون سنة لم يهتد فيها إلا القليل القليل ﴿وَمَا آمَنَ مَعَهُ إِلاَّ قَلِيلٌ ﴿ هِودَ اللهِ المَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ وخمسين سنة. إن قلك الآيات تقول لنا: لا تربطوا أنفسكم أبداً بالمستكبرين، أو بمن يُتوقع أن يكون لديهم في نفوسهم قائمة طويلة عريضة، وسيستكبرون إذا وجدوا أن الاستجابة ستؤثر على مضمون تلك القائمة الطويلة العريضة في نفوسهم من المصالح المادية والمعنوية.

ضلت أمة لأنها ارتبطّت بكبار من هذا النوع، لكن كبيراً ينزل معي، وندخل سوياً في هذا الدّين الـذي هـو ديـن للكبير والصغير، والواجب فيه على الكبير والصغير، لنكن فيه كباراً أمـام الله جميعـاً عنـدما نكـون مـن أوليائـه

<sup>(</sup>١) نُنَخِّطَهُمْ: من اللهجة العامية والمقصود بها: نرفعُ مِنْ شألهم.

يكرمنا، بل نرى أنفسنا صغاراً أمام عظمة الله جميعاً. ونرى داخل هذا الدِّين أيضاً عزتنا والحفاظ على كرامـة بعضنا بعض، والحفاظ أيضاً على المقامات حتى المقامات المعنوية والاجتماعية للبعض الآخر.

متى ما دخلت معنا هنا بدون إملاءات، وسلّمت نفسك لله، وانطلقت كانطلاقتنا حينئذٍ ستحظى باحترام كبير من جانبنا، لكن أما أن يكون كبَرك هو الذي يدفعك إلى أن تحول بيننا وبين الاهتداء كما حال أولئك الملأ بين قوم نوح الطّيّ وبين الاهتداء على مدى تسعمائة وخمسين سنة، حتى قيل إنه كان يوصي الرجل منهم أولاده بعد عمر طويل مائتي سنة، أو أربعمائة سنة، يوصي أولاده ألا يستجيبوا لنوح الطّيّ يَكُبُر أولاده فيوصوا أولادهم قُبَيل الموت ألاً يستمعوا لنوح الطّيّ لأنه بقى زماناً طويلاً معهم.

لا تربط نفسك بكبار من هؤلاء، ولا تربط عملك الثقافي بكبار من هؤلاء، ولا تربط عملك الجهادي بكبار من هذا النوع، ليشترك الكبار والصغار ويدخلوا سوياً من هذا الباب، ومتى ما دخلنا سوياً من هذا الباب فنعن من سيقد بعضنا بعضاً أكثر تقديراً مما يتطلبه أولئك الكبار منا، وهو التقدير الذي يريدون أن نضحي بديننا في مقابله، نقول: ستحظون بتقديرنا وسنحظى جميعاً بتقدير بعضنا بعض وإجلال بعضنا بعض إلى درجة الأخوة الإيمانية، هل هناك أرقى منها؟

الأخوّة الإيمانية هي أرقى درجات الولاء، احترام متبادل، تقدير متبادل، بـذل للمعـروف متبـادل، نصـيحة، تواص، أخوّة، تصافِّ، تآلف للقلوب.

خطير جداً أن يعشعش في ذهنك وأنت تطمع في هذا العمل أن يكبر، أو في ذلك العمل الثقافي أن يكبر، فتحرص على أن يدخل هذا الكبير، وهذا الكبير، وتدخل في هذا الحزب وتضم هذا الحزب إليك، أو تنظم إلى هذا الحزب من أجل أن توسِّع هذا العمل. خطير جداً.

رسورة عبس) مَن تأمَّلها سيُدرك الخطورة البالغة، ألم تأت آيات عتاب للنبي رسمي الله عليه رهلي أله رسمي؟ الأنه بحرصه على الهداية وبحرصه على أن يسلم أكبر عدد ممكن من الناس ليهتدوا ليس ليضمّهم إلى مقامه أنه يريد أن يتزعّم، أو أن هذا هو همه، إنما لينجوا من عذاب الله، ليهتدوا بهذا الدِّين العظيم؛ فيسعدوا في الدنيا والآخرة، هو حريصٌ على الأمة.

عندُما اجتمع مع ملأ من أولئك وتوجه إليهم بكل مشاعره حريصٌ على أن يُسلموا، جاء ذلك الأعمى، فكانه رأى أنه جاء في غير الوقت المناسب، قطع الموضوع، فكأنه حصل لديه نوعٌ ما من التقزز والاستياء أنه جاء في غير الوقت المناسب قطع عليه حديثه، وجعل أولئك يأنفون من مجيئه، وينفرون من أن يروا هذا الأعمى عنده، تأتي هذه الآيات: ﴿عَبَسَ وَتُولّى \* أَن جَاءَهُ الأَعْمَى \* وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلّهُ يَرّكَى \* أَو يَدّكُرُ فَتَنفَعهُ الدّّكْرَى \* أَن المهم هو: أن تجد الرجل الذي تنفعه الذكرى، هذا هو المهم. هنا: ﴿إِنّمَا يُومِنُ لِآيَاتُنَا الَّذِينَ إِذَا ذُكّرُوا بِهَا خَرُوا سُجَّدًا وَسَبّحُوا بِحَمْد رَبِّهِمْ وَهُمْ لا يَستَغْبِرُونَ ﴾ فليكن عملك في هذا الوسط مع هذه النوعية، ولو شخصاً واحداً، سيكون مكسباً كبيراً من هذه النوعية.

﴿ أَمَّا مَنِ اسْتَفْنَى \* فَأَنْتَ لَهُ تَصَدَّى \* وَمَا عَلَيْكَ أَلَّا يَرَكَى \* وَأَمَّا مَن جَاءَكَ يَسْفَى \* وَهُوَ يَخْشَى \* فَأَنْتَ عَنْهُ لَلَّهُ عَنْهُ عَنْهُ اللَّهُ لَهُ اللَّهُ لَهُ : ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ لَنَّهَى \* كَلَا إِنَّهَا تَذْكَرَهُ ﴾ رعبس: ١٠/٥ كلا: انزجر عن هذا الأسلوب، وهو من قال الله له: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ رائقه: ١٤ وهو من انطلق بحرصه الشديد على هداية الناس؛ لأن الخطورة بالغة.

هؤلاء الذين يرون أنفسهم إذا ما دخلوا دخلوا من فوق، وبشروط وإملاءات، هم مَن سيكونون عقبة دائمة في ميدان العمل، هم مَن سيجعلونك تصنف كلامك مع الناس، كما نجده لدى الكثير: فخطاب مع الكبار يقدِّم إليهم نسبة من الدِّين فقط التي لا تثير مشاعرهم، ويتخاطب مع عامة الناس خطاباً شديداً بلهجة قاسية، فينطلق على المنبر يخاطب أولئك المساكين بلهجة قاسية فيحذرهم من جهنم، وكلام من هذا، ويخاطب أولئك الكبار الذين قد حرص على أن يضمَّهم إلى جانبه كما يتصوَّر خطاباً لطيفاً رقيقاً لا يثير مشاعرهم، فسيكون خطابك للناس منوَّعاً ومشكّلاً، والدِّين هو واحد، وليكن منطقه واحداً أمام الناس جميعاً.

وهكّذا كَان رسول الله (منى لالله عَدِ رعلى لا وسلم) ينطلق في مسجده ويتحدّث مع الناس سوياً بعبارات واحدة وكلامٍ واحدٍ يوجّه الجميع، لكن انظر إلى علماء آخرين ممن يؤمنون بشرعية هذا، حكم هذا، ممن يؤمنون بضرورة أن يتماشى مع هذا، كيف تجد خطابه هنا يختلف عن خطابه مع الآخرين، كيف يُقدِّم الدِّين مشكِّلاً ومنوَّعاً على حسب مزاج هؤلاء الكبار، وعندما نسمع في هذه الآية: ﴿وَهُمْ لاَ يَسْتَكْبِرُونَ﴾ كأنها تقول لنا: ليكن اتجاهكم إلى أولئك الناس الذين أنتم لا تتوقعون أن في أنفسهم ما يدفعهم إلى الاستكبار، فهم من سيبنون صرح الأمة لَبنات، كل شخص منهم قابل أن يكون لَبنة في هذا الصرح.

لكن ذلك لا يقبل إلا أن يكون اللبنة العليا، قبل أن يكون هناك لبنات تريد أن تضعه، لا يرضى، لا يقبل، لا يقبل أن يكون ضمن اللبنات الأولى، دَعه هناك لبنة بمفرده، ليبتني صرح الأمة من اللبنات الـتي تقبل. والله تحدث في القرآن الكريم عن البنيان: ﴿إِنَّ اللَّهُ يُحِبُّ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ صَفَّا كَالَّهُم بُنيَانُ مَّرصُوسُ وَالله الدين لا يستكبرون. أما اللبنة الـتي تستكبر فهي لا تقبل، لا تقبل أبداً أن تكون هنا، بل قد لا تقبل أن تكون لبنة عند لبنة أخرى، يريد أن يكون لبنة وَحده فوق "القرة" ليس لها أثر؛ ليس لها أثر، ليست أكثر من إضافة ثقل على بقية اللبنات الأخرى، بعض الناس لا يقبل أن يكون لبنة مع هذا ومع هذا في مصف واحد. يريد أن يكون لبنة مع هذا ومع هذا في مصف واحد. يريد أن يكون لبنة وحده يويد أن ياتبع فوق ذلك البنيان أو في ذلك يريد الناس يرون أنها لا تأثير لها، أليس كذلك؟ لكن الحجر التي تحتها ضمن أحجار أخرى في الصفة من الأحجار هي الناس يرون أنها لا تأثير لها، أليس كذلك؟ لكن الحجر التي تحتها ضمن أحجار أخرى في الصفة من الأحجار هي الناس يرون أنها لا تأثير لها، أليس كذلك؟ لكن الحجر التي تحتها ضمن أحجار أخرى في الصفة من الأحجار هي أولئك المذين يقبلون، ليروا أنفسهم عم في الأخير لبنات وحدها بعيدة لا وزن لها، ولا قيمة لها، وهذا ما حصل؛ أولئك المستكبرون الذين كانوا يقولون لمحمد (صي الله عدره ويحدها بعيدة لا وزن لها، ولا قيمة لها، وهذا ما حصل؛ أولئك المستكبرون الذين كانوا يقولون لمحمد (صي الله عدره ويحترون رؤوسهم.

هكذا الأحداث كلها تنبّئنا، وآيات القرآن أيضاً تنبّئنا بأنه لا تطمع في الكبار بالشكل الذي تضعّي بعملك من أجل أن ينضمُّوا إلى صفك، أو يقبلوا أن يكونوا من يتحرَّكون ضمن هذا العمل. رأينا آخرين ممن يعملون مع رمشائخ تجد ذلك الشيخ في واقعه لم يتغيَّر ولم يتبدَّل إلى الأفضل، هو هو، ولديه مركز في بيته أو قريباً منه مركز يدعمه من المراكز الأخرى، أو لديه داعية من أولئك الدعاة، لا يزال هو هو الأول، لم يتغيَّر فيه شيء، أولئك يفرحون بأنهم كسبوه وهو يرى نفسه أنه كسبهم هو، وأنه يريد من خلالهم أن يُلمِّع وجهه أمام الآخرين، ليقولوا أصبح من أولياء الله، تراه لا يزال في مكره وخداعه، وإثارة المشاكل بين الناس، وظلم هذا وظلم هذا، تراه لا يتأثر حتى بأولئك الذين يفتح لهم مجلساً في بيته، لا يتأثر بهم، لكن عندما تقول لهم: ما بالكم؟ يقولون: نريد أن نكسب هذا، ونكسب هؤلاء.

ويرون أنفسهم في الأخير أنهم أصبحوا أصحاب عمل مهمّ لأنهم كسبوا هذا وهذا وهذا، وهم لا يـدرون أنهـم في الواقع إنما كسبهم أولئك الأشرار، هم الذين كسبوهم، وأن هؤلاء المساكين الذين ينطلقون ـ وقد يكون بحسـن نية ـ هم مَن ضحَّوا بالدِّين وقدَّموه بالشكل الذي يخدم أولئك الأشرار، يُلمِّعون أنفسَهم أمام الأخرين فيحصلون على ما يحافظ على مصالحهم ومكانتهم الاجتماعية.

إذاً فلنأخذ العبرة من قوله تعالى: ﴿وَسَبَّحُوا بِحَمْدِ رَبِّهِمْ﴾ لأن صفة الخشوع لله هي الصفة الرئيسية لديهم ﴿خَرُّوا سُجَّدًا وَسَبَّحُوا بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَهُمْ لاَ يَسْتَكْبِرُونَ ﴾ راسجدة نه وهم مَن ينطلقون في العبادة أيضاً، هم أنفسهم مَن قد يكون التذكير لمرة واحدة يكفي لأن ينطلقوا، ليسوا ممن يحتاج دائماً إلى تذكير مستمر، تذكير مستمر، وإلا فيريد أن يرجع إلى طريقته التي قد ألفها. هؤلاء يقول عنهم: ﴿تَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمَضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبُّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا وَمِمًّا رَزَقَنَاهُمْ يُنفِقُونَ ﴾ راسجدة نه والمواعن لا يات الله إذا ذكّروا بها الأثر الكبير في نفوسهم، هم ليسوا مسارعين إلى النوم، بل تبتعد جنوبهم، وعندما تبتعد جنوبهم عن النوم ليس في مجال نفوسهم، هم ليسوا مسارعين إلى النوم، بل تبتعد جنوبهم، وعندما تبتعد جنوبهم عن النوم ليس في مجال

<sup>(</sup>١) القِرَةُ: مِن اللَّهْجَةِ العَامِّيَّةِ تَعْنِي الحَجَرَ الطَّوِيَلَةَ الَّتِي تُوضَعُ في زاويةِ الجِدَار لِيَتَماسَكَ البِنَاءُ، وَتُطْلَقُ – أَيْضًا – عَلَى أَعْلَى حَجَرٍ في زَاوِيَةِ سَطْحِ المُنْزِل، وَهَذَا هُوَ المَعْنَى المَقْصُودُ فِي هَذَا السِّيَاق.

متابعة حلقات التلفزيون المفسدة، ولا في مجال متابعة القنوات الفضائية ﴿تَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمَضَاحِع﴾ وهم في عبادة الله يتعبَّدُون لله ﴿يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا ﴾ وهم عندما ينطلقون في هذه العبادة - التي قد يراها الكثير سهلة لأنها لا تكلفه شيئاً - هم ممن ينطلقون حتى في المجالات الأخرى التي تشق على الكثير ﴿وَمِمّا رَزَقْنَاهُمْ يُنفقُونَ ﴾.

مؤمنون بمعنى الكلمة، ليسوا ممن يضع لنفسه خطة معينة يسير عليها يجمع منها حسنات ـ كما يظن ـ حسنات بالمجان كما قال أحد الناس عندما قلنا له: هل دعمت فلاناً؟ قال: رأصلي ركعتين فأحصل على ثواب، ولا أحتاج أن أعطيه "قِرش فَرَانصي") (أ) يظنه ثوابًا من هنا وهنا، يجمع الثواب من حيث لا يحتاج أن يدفع شيئاً من ماله.

لكن هؤلاء مؤمنون، مؤمنون بمعنى الكلمة، يتعبَّدون لله وينطلقون أيضاً في مجال الإنفاق في سبيله ﴿وَمِمَّا رَرَقْنَاهُم يُنفِقُونَ ﴾ وبالعبارة التي توحي: أن هذا لديهم سلوك مستمر وعادة ثابتة ليس فقط أحياناً، هم مَن يبحثون عن المجالات البِرِّ الـتي يرضى الله يبحثون عن المجالات البِرِّ الـتي يرضى الله الإنفاق فيها فينفقون فيها. العبارة جاءت بشكل يوحي بهذا: الاستمرار ﴿وَمِمَّا رَرَقْنَاهُم يُنفِقُونَ ﴾ هم حتى ربما ليسوا من أولئك الذين يحتاجون إلى كلام خاص حول موضوع الإنفاق يتكرر دائماً دائماً على مسامعهم، ينطلقون هم بمجرد أن عرفوا ـ ولو مرة واحدة ـ أن الإنفاق في هذا المجال هو مِن أعظم الطاعات لله، ومن أعظم القرب إلى الله، ومِن أعظم الأعمال التي يحصل بها الإنسان على رضى الله سبحانه وتعالى؛ فينطلقون بصورة مستمرة على حسب قدراتهم وحسب استطاعتهم ﴿وَمَمَّا رَزَقْنَاهُم يُنفقُونَ ﴾.

وتجد الإنفاق في سبيل الله، تجد الإنفاق يتحدَّث الله عنه في كثير من الآيات مقترناً بأفضل الأعمال، ومقترناً بأفضل الحالات، إذا ما تحدث عن مشاعر المتقين فالإنفاق واحد مما يعكس أن هناك مشاعر طيبة لديهم وإيماناً متكاملاً، أو تحدَّث عن عمل يقومون به هو خير الأعمال كالصلاة، يقول: ﴿وَمِمَّا رَزَقْنَاهُم يُنفِقُونَ ﴾ يتحدَّث عن حالاتٍ نفسيةٍ لديهم، هم هكذا، يتحدّث عن أعمال ينطلقون فيها هي من خير الأعمال، هم هكذا ينفقون أيضاً في سبيل الله ﴿وَمِمَّا رَزَقْنَاهُم يُنفِقُونَ ﴾ في آيات كثيرة تجد في القرآن الكريم كيف أن الإنفاق في سبيل الله، أو الإنفاق هو عامة، والمؤمن هو من يعرف مواطن البِرِّ التي يكون لله رضى أن يُنفِق فيها، وأعظم مواطن البِرِّ للإنفاق هو: الإنفاق في سبيل الله، لنصر دينه، وإعلاء كلمته، خاصة في ظروفٍ كهذه، بل قد يُصبح مِن أوجب الواجبات فعلاً، من أوجب الواجبات، فيصبح ربما أوجب من الزكاة في ظروف كهذه.

وهناك من يعرف قيمة الإنفاق وأثره. يقال إن الإمام الخميني (رحمة الله عليه) عندما اتجه للعودة إلى إيران في أيام انتصار الثورة الإسلامية عاد في طائرة خاصة استأجرها له أحد التجار من الشيعة من فرنسا إلى طهران، في شيئا جرها من ماله الخاص، وكم كان أثر إنفاق ذلك الرجل! ألم يكن أثراً عظيماً؟ أهدى للأمة قائداً عظيماً يعيش بينها في زخم انتصاراتها، يُمكّنه من العودة فيعود بطائرة خاصة، وحتى لو تعرَّضت تلك الطائرة لأيّ شيءٍ وضع تأميناً ـ كما يُقال ـ تأمين على الطائرة نفسها، فيما لو تعرَّضت لخطورة، هذا تاجر دين وتاجر دنيا، تاجر وعرف كيف يضع ماله في أفضل المواضع.

هؤلاء لعظم مكانتهم عند الله سبحانه وتعالى، وقيمة أعمالهم الكبيرة عند الله سبحانه وتعالى يقول عن جزائهم العظيم: ﴿فَلاَ تَعْلَمُ نَفْسُ مّا أَخْفِي لَهُم مِّن قُرّةٍ أَعْيُنٍ ﴾ مما تَقرُّ به أعينهم من الثواب العظيم والفضل الكبير والدرجات العالية عند الله سبحانه وتعالى ﴿فَلاَ تَعْلَمُ نَفْسُ مّا أَخْفِي لَهُم مِّن قُرّةٍ أَعْيُنٍ جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ راسجدة:١٠) وهكذا تأتي المكانة العظيمة عند الله، يأتي النعيم العظيم من عند الله سبحانه وتعالى جزاءً على الأعمال ﴿جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ كما قال لأولئك الذين قيل لهم: ﴿وَذُوقُوا عَذَابَ ﴾ ألم يقل لهم: ﴿بَمَا كُنتُم تَعْمَلُونَ ﴾ راسجدة:١٠) هنا استحق هؤلاء برحمة الله سبحانه وتعالى وتكريمه لهم أن يمنحهم ذلك المقام الرفيع، وذلك الثواب العظيم الذي قال عنه \_ مما يدل على عظمه \_: ﴿فَلاَ تَعْلَمُ نَفْسُ .. ﴾ لا نفس ملك من

<sup>(</sup>١) القِرْشُ الفَرَانْصِي: الرِّيَالُ الفَرَنْسي، وَهُوَ عُمْلَةٌ نَقْدِيَّةٌ فَرَنْسيَّةٌ مَصْنُوعَةٌ مِن الفِضَّةِ كَانَتْ مُتَدَاوَلَةً في اليَمَن.

ملائكة الله ولا نبي من أنبياء الله عِظَم ما وُعِدُوا به من الثواب العظيم، والمكان الرفيع عند الله سبحانه وتعالى ﴿جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾. وأنت تجد هذه الأعمال التي كان ثوابها على هذا النحو العظيم هي من الأعمال التي بإمكان الناس أن يتناولوها، أليس كذلك؟ فقط إذا ما ذكروا بآيات الله يزدادون إيماناً، يخشعون لله، يخضعون لله، لا يستكبرون، ينطلقون في العبادة، وكلها أعمال مما بإمكان الناس أن يتناولوها، وكلها مما بإمكاننا أن نروض أنفسنا على أدائها والقيام بها.

لا يبدو أن داخل هذه الأعمال، خاصة في قوله: ﴿تَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمَضَاجِع﴾ وقبلها أيضاً ﴿وَمِمَّا رَزَقْنَاهُم يُنفِقُونَ ﴾ أنهم ينطلقون في أعمال مما هي مصنفة عند الفقهاء في قائمة المندوبات والمستحبات، هم ينطلقون في هذه الأعمال سواءً كانت واجبة، أو مستحبة، أو مندوبة، المهم أنها أعمال ترضي الله سبحانه وتعالى، وهم يبحثون عمّا يحصلون من خلاله على رضوان الله، وعلى ما وَعَدَ به أولياءَه.

﴿تَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمَضَاجِع ﴾ نحن نصلي صلاة المغرب قبل أن نرى أنفسنا في حالة نحن نميل إلى المضاجع ولكن جنوبنا تبتعد عنها، نلزمها أو نرغمها على الابتعاد عنها، ونصلي العشاء كذلك في حالة كهذه، والمغرب والعشاء هي الفريضة الواجبة داخل الليل، أليس كذلك؟ لكن هناك عبادة أخرى ينطلقون فيها سواءً كانت بشكل صلوات أو ذكر لله سبحانه وتعالى أو تعلم، أو عمل، حركة أثناء الليل، عند هذا، وعند هذا، يدفعهم إلى أن يقوموا بالعمل الذي يجب أن يشتركوا فيه مع الأخرين، أو أن يتعاونوا في مشروع ما فيه مصلحة للمسلمين، هم ليسوا مستعجلين إلى النوم. لهم أعمال هي من قائمة العبادات والطاعات لله سبحانه وتعالى وهي واسعة جداً، وهم ﴿يَدعُونَ رَبَّهُم خَوفًا وَطَمَعًا ﴿راسجدة: ٢٠) خوفاً من الله، خوفاً من أنفسنا أن تكون عاقبتنا بالشكل الذي توعّد الله به العاصين له، أما الله ذاته ـ سبحانه وتعالى ـ فهو ليس فيه ما يخيفك، أنت لا تخشى أن يتغيّر مزاجه فيضربك أو يعتدي عليك، كما يَحصُل من ملوك الدنيا، فقد يضربون أقرب المقرّبين إليهم. ألم يقتل أبو جعفر فيضربك أو يعتدي عليك، كما يحصل أحداث كهذه في بلاط كثير من الخلفاء، والرؤساء، والزعماء؟

خَفْ مِن نفسك أنت، أمَّا الله فعلاً سيضربك إذا اقترفتُ ما تستوجب به أن يضربك بعقوبته في الدنيا أو في الأخرة. والمؤمنون يطمعون أيضاً في رضوان الله، وحالة الطمع هذه هي ما يفتقدُها الكثير من الناس، خاصة من ربَّوا أنفسهم على قواعد (أصول الفقه) التي تربِّيه على الحدِّ الأدنى فقط.

المؤمن بطبيعته بمعرفته لله، بمعرفته للمقام الرفيع الذي وعد الله به أولياءه هـو مَن يطمع في هـذا، مَن يطمع في رضوان الله، مَن يطمع في القرب من الله، مَن يطمع فيما وَعَدَ الله به أولياءَه. حالة الطمع هـي قليلة ونادرة فينا؛ ولهذا نحتاج إلى كلام كثير مع بعضنا بعض لننطلق، وعندما ننطلق ننطلق ببطء، وبتثاقل، لا يبدو أن هناك حالة من الطمع في نفوسنا في الحصول على ما يرضي الله سبحانه وتعالى، ليس لـدينا بتعبير واضح طمع فيما عند الله كطمعنا في هذه الدنيا ومظاهرها والأشياء المادية الكثيرة فيها.

هذا جزاءٌ عظيم، وقَبله أيضاً عقابٌ شديدٌ وأليم. ألم يتحدّث عن أولئك ﴿وَدُوقُوا عَدَّابَ الْخُلْدِ بِمَا كُنْتُم تَعْمَلُونَ﴾؟ وهنا يقول: ﴿فَلاَ تَعْلَمُ نَفْسُ﴾ وهو يتحدّث عن أوليائه هؤلاء ﴿فَلاَ تَعْلَمُ نَفْسُ مَّا أَخْفِي لَهُم مِّن قُرَّةٍ أَعْيُنٍ جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ﴾ لأنّ الحال هكذا عند الله سبحانه وتعالى وفي حكمه وحكمته وعدله ﴿أَفَمَن كَانَ مُؤْمِنًا كَمَن كَانَ فَاسِقًا لاَّ يَسْتَوُونَ﴾ راسجدة على الله الشجقت بأعمال، قيل لأولئك: ﴿بِمَا كُنتُم تَعْمَلُونَ﴾ راسجدة على وقيل لهؤلاء العظماء: ﴿جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ﴾ راسجدة على الله أعمال، أعمالُ انطلقت من أبرار، وأعمالُ أخرى انطلقت من فَجَّار، وهؤلاء ليسوا في ميزان الله سواء، ولا يمكن أن يكون هناك تسوية بينهم ﴿أَفْمَن كَانَ مُؤْمِنًا كَمَن كَانَ مُؤْمِنًا كَمَن كَانَ مُؤْمِنًا لَلهُ عَلَى الرسول رسَى كَمَن كَانَ هَلِي الرسول رسَى عَلَى الله على المول والله على الله على المول والله على المؤلاء الله على المول والله على المول والله على المول والله والمؤلِل المؤلِل الم

إنسانٌ هنا يعمل في الدنيا الكبائر بعد الكبائر من سفك الدماء، وانتهاك الأعراض، وظلم الناس، والتحريف للدِّين، والصد عن سبيل الله، ثم يقال له: لا تخفُ ستلقى رسول الله هناك وهو مَن سيشفع لك ولأمثالك من أهل

الكبائر، فترى نفسك أنت من كنت في هذه الدنيا تعانى من كبائر ذلك الشخص وأنت مَن ظُلمت، وأنت مـن سُـفك دمك، وأنت من انتُهكَ عرضُك، وأنتَّ مَن صبرت وتحمَّلت العناء في سبيل الله، وفي الدفاع عن دينه، وكـان العنـاء كله من قبّل أولئك أصحاب الكبائر، فترى نفسك أنت وهم سواءً تدخلون من باب واحد، والملائكة يدخلون عليـك وعليهم من كل باب سلام عليكم بما.. ؟ كيف سيقولون لأولئك؟ بما صبرتم؟ غير صحيح، لا أدري كيف يمكن أن يقول الْمَلَـك وهو يتذكّر ماذا يقول: سلام عليكم بما ارتكبتم الكبائر فنعم عقبى الدار؟! تحيــة الملائكــة نفســها التي ذكرها الله لأهل الجنة هي من النوع الذي يصرخ أيضاً في وجه أولئك الذين يتحدَّثون عن تلـك العقيـدة السيئة إنهم يقولون: ﴿سَلَّامُ عَلَيْكُم بِمَا صَبَرْتُمْ ﴾ رابرعد:٢٤) ما هو الصبر الذي تحمَّله أولئك المجرمون في هذه الدنيا؟ صبرٌ على ماذا؟ صبر على طاعة الله، أم استرسال وراء الشهوات وراء المطامع؟ وكـل مـا خطـرَ في تفكـيره نقَّذه، ولتكن الضحية مالك أو دمك أو عرضك أو الدِّين بكله، ما هو الصبر الذي صبروه؟ هـذه تسـوية، سـتكون تسوية! الملائكة أنفسهم لا يقبلون هذه التسوية، هم ماذا سيقولون لأولئك إذا دخلوا على أحدهم من بابٍ فيما لو افتُرض ودخلوا الجِنة ﴿وَالْمَلَائِكَةُ يَدْخُلُونَ عَلَيْهِم مِّن كُلِّ بَابٍ۞ الرعد: ٢٣) ماذا سيقولون لهم؟ التحية الـتي ذكرهـا الله لأوليائه هي هذه التحية التي يقولها الملائكة، ولو كان هناك تحية أخرى للمجرمين ربما لقالها لنا، لكن أليس الْمَلَكُ هو نفسه سيستحي عندما يدخل أن يقول: سلام عليك بما...، ولا يجد ما يمكن أن يكون لائقاً أن يجعله تحية لذلك، إن قال: بما أجرمت، فمن الذي يَعتبر التحية له بالإجرام أنها تقدير؟ عندما تقول لشخص ـ ولو كان ظالمًا ـ سلام عليك يا عدو الله، أليس سيعتبر هذه سُبَّة؟ سلام عليك يا مجـرم، سـلام عليـك يـا صـاحب الكبائر، هل سيَعدّها سُـبَّة أم يعتبرها تحية؟ سيعتبرها سُـبَّة حتى وإن كان مجرماً.

والملائكة وهم يُحيّون لا يجدون ما يُحيُّون به أولئك؛ لأن أولئك لن يكون لهم وجودٌ في الجنة على النحو الـذي ذكره هؤلاء، يرتكبون الكبائر لا يتخلصون منها، لا يتوبون إلى الله منها، لا ينطلقون في الأعمال الصالحة بعدها، لا يصلحون ما أفسدوا.

هؤلاء لن يكونوا من أهل الجنة إلا إذا تابوا على هذا النحو؛ لأنه ﴿أَفَمَن كَانَ مُؤْمِنًا كَمَن كَانَ فَاسِقًا لأ يَسْتَوُونَ﴾ إذاً أين حديث: (شفاعتي لأهل الكبائر من أمتي) من هذه الآية، وأمثالها؟ يتبخر مثل هذا الكلام، ولا يمكن أن يكون من رسول الله (صلى الله (صلى الله وحلى الدرس على النحو الذي يروونه ويذكرونه؛ لأن رسول الله (صلى الله ﴿أَنَّ عِلْهِ رَحلى الله وإنَ عدد رحلي الدرس كان هو من يلتزم بالوحي، كان هو من يتحرك في مواقفه، كان من يحكم منطقه كتاب الله ﴿إنْ أَتّبِعُ إِلا مَا يُوحَى إِنّي ﴿الانعامِ، وَ لا يمكن لرسول الله (صلى الله وحلى الدوليع، والقرآن الكريم يقول لهم الكلام الذي يجعل المؤمن والفاسق سوياً يدخلون الجنة، ويحظون بذلك المقام الرفيع، والقرآن الكريم يقول في جانب آخر: ﴿أَفَمَن كَانَ مُؤْمِنًا كَمَن كَانَ قَاسِقًا لا يَسْتَوُونَ ﴾، ﴿لا يَسْتَوِي أَصْحَابُ النَّارِ وَأَصْحَابُ الْجَنَّةِ أَصْحَابُ الْجَنَّةِ هُمُ الفَائِرُونَ ﴾ رابعشر: ٢٠ هكذا أكثر من ثلاث أو أربع آيات في ذهني حول هذا الموضوع مصرّحة بأنه لن يكون جزاؤهم سوياً، ولن يكون التعامل معهم سوياً، بل سيكون على هذا النحو: ﴿أَمَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ قَلُهُمْ جَنَّاتُ الْمُأْوَى نُرُلاً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ راسجدة ١٨٠.

هنا يقول: ﴿وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ﴾ هل الكبائر من الأعمال الصالحة؟ ومن الذي يحول دون الأعمال الصالحة أن يكون لها وجود في هذه الحياة إلّا من؟ إلّا أهل الكبائر؟ من الذي يعارض الأعمال الصالحة أن تتحرَّك في واقع الناس وفي أنفسهم إلا من؟ إلا أهل الكبائر، هم مَن ينطلقون إلى نفسيتك أنت يغزونها بثقافتهم حتى لا ينطلق منك عمل صالح ليكون ما ينطلق منك من أعمال فيما بعد أعمال فساد وإفساد لأنهم لا ينسجم معهم، مع مصالحهم، مع مقامهم، مع نفسياتهم الخبيثة إلا أن يكون المجتمع خبيثاً كخبثهم، وتكون النفوس فاسدة، وتكون الأعمال فاسدة، حينئذٍ سيكون المجتمع قابلاً لهم.

أما الأعمال الصالحة فهي الغريم، هي الخصم، وأصحابها الذين يريدون أن يتحرَّكوا، يريدون أن ينطلقوا ليدفعوا الناس إلى أعمال صالحة هم مَن يُعدِّون في قائمة أولئك، يعدون ماذا؟ مفسدين ﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لاَ لَيُسْفِرُوا فِي الأَرْضِ قَالُوا إِنَّمَا نَحْنُ مُصْلِحُونَ \* أَلاَ إِنَّهُمْ هُمُ الْمُفْسِدُونَ وَلَكِن لاَّ يَشْفُرُونَ ﴿ رَابِقِرةَ:١٧٠/).

﴿ آمَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ ﴾ (السجدة:١٥) عملوا الصالحات: هذه نفسها ترد على من يقول: أن رسول الله رسلي (لأن عَدِ رحلي لا وسلم والله عدد رحلي لا وسلم الله عدد رحلي لا وسلم الله عدد رحلي الله وسلم عن أن يقول: (شفاعتي لأهل الكبائر من أمتي)!

﴿ أَمَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ فَلَهُمْ جَنَّاتُ الْمَأْوَى ثُرْلاً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ راسجدة ١٩٠٠ ضيافة وإكرام أيضاً ﴿ بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ بأعمالهم؛ ليُكرِّر على مسامعنا أهمية الأعمال، وأيَّ أعمال هذه؟ هي الأعمال الصالحة ومن الذي يرسم لنا، ويخط لنا بنود قائمة الأعمال الصالحة؟ إنه الله سبحانه وتعالى فيما يهدينا إليه في كتابه وعلى لسان رسوله رسلي (لأم علِه رحلي لاد ولر) هذه هي الأعمال الصالحة.

فإذا ما وقف الآخرون منك وقالوا: لا، العمل الصالح هو أن تسكت لتحافظ على مصالح فلان أو فلان، لتحافظ على مصالح الآخرون منك وقالوا: لا، العمل الصالح هو أن تسكت لتحافظ على مصالح الدولة الفلانية، أو يوهمونك أنَّ سكوتك حفاظٌ على مصلحة الشعب، وأنت ترى أن السكوت هو عمل سيئ وباطل، وإنما يريدون منك أن تُضحِّي بالدِّين من أجل مصالح الآخرين، سترى أمامك قائمة من الأعمال هم يخطونها بأيديهم، ثم يقولون لك: التزم بها، إنها أعمالٌ صالحة، من منطلق الحفاظ على مصلحة كذا، على كذا...إلخ.

الأعمال الصالحة هي التي تضمَّـنها القرآن الكريم ودعانا إليها، ودعانا إليها الرسـول (منى الآم عدِ، وعنى الله وسلم) ودعانا أهل البيت إليها هي الأعمال الصالحة.

﴿وَآمًا الَّذِينَ فَسَقُوا فَمَاوَاهُمُ النَّارُ يؤكد بأنه ليس هناك تسوية بين المؤمنين والفاسقين ﴿فَمَأُواهُمُ النَّارُ مرجعهم ﴿كُلَّمَا أَرَادُوا أَن يَغْرُجُوا مِنْهَا أَعِيدُوا فِيهَا ﴾ راسجدة عظيمة يحاولون الغروج من جهنم؟ لكنها تلك أليس هذا يوحي ويدل أيضاً على أنهم في حالة رهيبة في شدة عظيمة يحاولون الغروج من جهنم؟ لكنها تلك التي قال الله عنها: ﴿عَلَيْهِم مُؤْصَدَةُ ﴾ راسرة من مغلقة أبوابها ﴿في عَمْدٍ مُّمَدَّدَةٍ ﴾ راسرة من جهنم ضربوا أيضاً بمقامع ﴿مُمَدَّدَةٍ ﴾ توثق وصد أبوابها وكلما حاول أولئك وهم يتحركون لمحاولة الغروج من جهنم ضربوا أيضاً بمقامع من حديد ﴿وَلَهُم مُقَامِعُ مِن حَدِيدٍ \* كُلَّمَا أَرَادُوا أَن يَخْرُجُوا مِنْهَا مِن غَمِّ أُعِيدُوا فِيها ﴾ راسم المناد أبياء الله أن يخرجوهم من ذلك الواقع المظلم أصرُوا على البقاء فيه الذين كانوا إذا جاء مَن يعمل على إخراجهم من الظلمات إلى النور أصروا على البقاء في الظلمات، أصروا على البقاء في الشام أولئك أراد أبياء الله أن يخرجوا إلى النور أصروا على البقاء في الظلمات، أصروا على البقاء في الشامة مُوصَدة ، ووجدوا من جهنم ثم لا يمكن أن يخرجوا، وكلما حاولوا وجدوا الأبواب أمامهم مُوصَدة ، ووجدوا من جهنم أمامهم يضربونهم بمقامع من حديد.

أنت تريد أن تخرج من جهنم؟ اخرج هنا في الدنيا من تلك الأعمال الـتي قـد تـؤدي بـك إلى جهنم فتحـاول الخروج فلا يمكنك الخروج ﴿كُلْمَا أَرَادُوا أَن يَخْرُجُوا مِنْهَا أَعِيدُوا فِيهَا وَقِيلَ لَهُمْ ذُوقُوا عَـدَابَ النّارِ الَّـذِي كُنتُم بِهِ تُكَدِّبُونَ ﴿ راسِعِدة مِن المُكذبون بصريح قولكم ، أو تكذبون برفضكم في واقعكم ، وقد يكـون المُكذبون في واقعهم أكثر بكثير من المكذبين بمنطقهم ف﴿ وقوا عَذَابَ النّارِ الّذِي كُنتُم بِه تُكَدِّبُونَ ﴾ .

﴿وَلَنْذِيقَتَّهُمْ مِنَ الْعَدَّابِ الأَدْنَى دُونَ الْعَدَّابِ الأَكْبَرِ لَقَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾رانسجدة:٢١) هذه الآية تنص على أنها سُنة

<sup>(</sup>١) في ظلال دعاء مكارم الأخلاق. الدرس الثابي.

إلهية، أن الأعمال السيئة في هذه الدنيا يحصل الإنسان من ورائها على نوع من العذاب، وكلمة العذاب شاملة في هذه الآية، أو عامة في هذه الآية، تحدث كثيراً في آيات أخرى عن أنواع كثيرة من العذاب التي يلقاها الناس على أعمالهم السيئة هنا ﴿أَفَلُهُمْ يَرْجِعُونَ﴾ لأنه رحيم سبحانه وتعالى، عندما يذكرنا بما يخوِّفنا من جهنم؛ لأنه يريد ألا نقع فيها، عندما يضع عقوبات هنا في الدنيا عسى أن تردعنا هذه العقوبات عمّا يوصلنا إلى العقوبة الخطيرة، العقوبة الدائمة جهنم ﴿لَقَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ﴾ إنها من رحمة الله أيضاً أن يوجد عقوبات للناس هنا في الدنيا على أعمالهم؛ لأنه قال هكذا: ﴿وَلَنُدْيقَنَّهُمْ مِنَ الْعَذَابِ الأَذْنَى﴾ الأقرب هنا في الدنيا قبل عذاب الأخرة ﴿دُونَ الْعَذَابِ الأَكْبَرِ﴾ الذي هو جهنم، أي يذوقون العذاب هنا فيما بينهم وبين العذاب الموعود جهنم، عسى أن يُحسُّوا بوطأة العذاب، ويستشعروا أنه عقوبة؛ فيدفعهم ذلك إلى العودة إلى الله في عسى أن يرجعوا، عسى أن يُحسُّوا بوطأة العذاب، ويستشعروا أنه عقوبة؛ فيدفعهم ذلك إلى العودة إلى الله في المقام الذي تنفع فيه العودة إلىه فيرجعون إليه.

ولأن آيات الله سبحانه وتعالى هي بالشكل المهم، لها قيمتها الكبرى التي تستطيع أن تترك آثاراً كبيرة في نفوس الناس، وتستطيع أن تبيّن لهم الكثير من الحقائق في واقع حياتهم، وأن تدفعهم إلى الأعمال الصالحة؛ ليكونوا في مصاف المؤمنين، الخاشعين لله، المسبّحين بحمده، الذين لا يستكبرون، يكون واقع من يُعرِض عنها واقع الخسارة العظيمة، الظلم العظيم لنفسه ﴿وَمَنْ أَظَلَمُ مِمَّنْ ذُكّرَ بِآياتٍ رَبِّهِ ﴾ آيات ربه، هي آيات، وهي آياتُ من ربه الرحيم به، الرؤوف به ﴿ثُمّ أَعْرَضَ عَنْها ﴾ السجدة ٢٠٠٠ أعرض عنها لا أنها هي غير قادرة على أن تؤثر في نفسه، إنها هو الذي يعمل على أن يُعرض عنها.

ومَن أظلم مِن هذا؟ من أظلم منه لنفسه؟ من أظلم منه في موقفه السيئ أمام ربه المنعم عليه، الرحيم به؟ 
﴿وَمَن أَظلَمُ مِمَّن ذُكَّرَ بِآيَاتِ رَبِّهِ فَأَعْرَضَ عَنْهَا وَنسِيَ مَا قَدَّمَتْ يَدَاهُ ﴿الكهٰ الله الله على ما هو فيه من سوء الحال وهو يُعرِض، ونسي أنّ هذا من أسوأ ما تُقدّمه يداه؛ ليلقى آثاره السيئة في الحياة، ويلقى العقوبة العظيمة عليه يوم القيامة ﴿إِنَّا مِنَ الْمُجْرِمِينَ مُنتَقِمُونَ ﴾ هو مجرم، ولأنه ليس هناك وسيلة أخرى أبلغ وأعظم وأكثر تأثيراً في نفسه من هذه الآيات التي أعرض عنها فواقعه \_ إذاً \_ مجرم، هو مجرم، والمجرم هو ذلك الذي لا يستحق إلا الانتقام منه ﴿إِنَّا مِنَ الْمُجْرِمِينَ مُنتَقَمُونَ ﴿السِعِدة: ٢٢٪.

نسأل الله سبحانه وتعالى أن يجعلنا من أوليائه الذين لا خوف عليهم ولا هم يحزنون، ومن عباده الذين قال عنهم: ﴿قَلاَ تَعْلَمُ نَفْسُ مّا أَخْفَى لَهُم مّن قُرّة أَعْيُنِ جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿اسجدة:١٧) وأن يرزقنا فهما لدينه، وفهما لكتابه الكريم، وأن يُعيننا على أنفسنا، فيبصّرنا في هذه الدنيا ما نستضيئ به الأعمال الصالحة، فننطلق فيها بإخلاص رجاء لرضوانه، وأملاً في القرب منه، وفي أن نحظى بجنته التي وعد بها أولياءه، إنه على كل شيء قدير.

والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته.

[الله أكبر / الموت لأمريكا / الموت لإسرائيل / اللمنة على اليهود / النصر للإسلام]

تم هذا الإخراج الجديد بعد مزيد مــن المراجعة والمقابلة مع (الكاسيت) الصويت بتاريخ: ١٨من ذي الحجة ١٤٣٧هــ الــمــوافـــق: ١٩/٩/٩/



الله آكسر الموت لأمريكا الموت لإسرائيل اللعنة على البهود النصر للإسلام

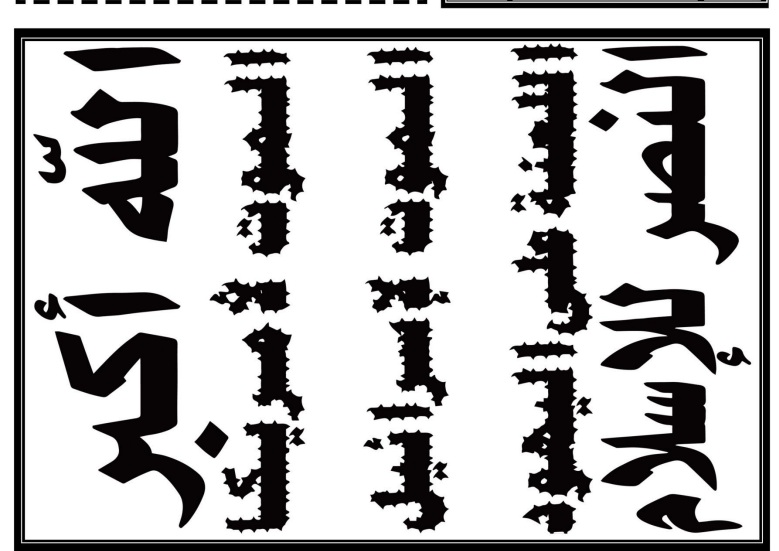




## دروس من هدي القرآن الكريم القاها السيد/ حسين بدر الدين الحوثي

| الدرس الرابع ٢٠٠٢/١/١٢م                         | الدرس الثالث ٢٠٠٢/١/١١م                                                | الدرس الثاني ٢٠٠٢/١/٩                                       | الدرس الأول ٢٠٠٢/١/٨                                                   | دروس من سورة آل عمران                              |  |  |  |  |
|-------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|--|--|--|--|
| الدرس الرابع ٢٠٠٢/١/١٦م                         | الدرس الأول ٢٠٠٢/١/١٣م الدرس الثاني ٢٠٠٢/١/١٤م الدرس الثالث ٢٠٠٢/١/١٥م |                                                             | الدرس الأول ٢٠٠٢/١/١٣م                                                 | دروس من سورة المائـــدة                            |  |  |  |  |
| دروس معرف ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ  |                                                                        |                                                             |                                                                        |                                                    |  |  |  |  |
| نعم الله الـدرس الـخـامـس                       | نعم الله الـدرس الـرابـع                                               | نعم الله الـدرس الثـالـث                                    | نعم الله الـدرس الـثـانـي                                              | الثقة بالله ـ الدرس الأول                          |  |  |  |  |
| ۲۰۰۲/۱/۲۲م                                      | ۲۰۰۲/۱/۲۱                                                              | ٢٠٠٢/١/٢٠م                                                  | ٢٠٠٢/١/١٩م                                                             | ٢٠٠٢/١/١٨                                          |  |  |  |  |
| وعده ووعيده الدرس العاشر<br>۲۰۰۲/۱/۲۹م          | وعـده ووعيـده الـدرس التـاسـع<br>٢٠٠٢/١/٢٨م                            | عظمة الله الـدرس السابع عظمة الله الـدرس الثـامـن ٢٠٠٢/١/٢٥ |                                                                        | عظمــــــــــــــــــــــــــــــــــــ            |  |  |  |  |
| وعـده ووعيـده الـدرس الخامس                     | وعده ووعيده السدرس الرابع                                              | وعـده ووعيـده الــدرس الثالث                                | وعـده ووعيـده الــدرس الثانـي                                          | وعـده ووعيـده الــدرس الحـادي                      |  |  |  |  |
| عشـر ٢٠٠٢/٢/٨م                                  | عشر ٢٠٠٢/٢/٦م                                                          | عشــر ٢٠٠٢/٢/٥م                                             | عشــر ۲۰۰۲/۲/٤م                                                        | عشــر ٢٠٠٢/١/٣٠م                                   |  |  |  |  |
| دروس متفرقــــــــــــــــــــــــــــــــــــ  |                                                                        |                                                             |                                                                        |                                                    |  |  |  |  |
| في ظلال دعاء مكارم الأخلاق (٢)                  | في ظلال دعاء مكارم الأخلاق (۱)                                         | الهويـة الإيـمانـيــة                                       | ﴿اشْتَرَوْا بِآيَاتِ اللَّهِ ثَمَنًا قَلِيلاً﴾                         | الصرخـة في وجـه المسـتكبرين                        |  |  |  |  |
| ٢/٢/٢٨م                                         | ۲۰۰۲/۲/۱م                                                              | ٢٠٠٢/١/٣١م                                                  | ٢٠٠٧/١/٢٤م                                                             | ۱۷/ ۱/ ۲۰۰۲م                                       |  |  |  |  |
| ﴿وَلَـن تَرْضَى عَنـكَ الْيَهُ ودُ وَلاَ        | معنی ا <del>لت سبی</del> ح                                             | معنى الصلاة على محمــد وعلى آل                              | لتحذن حذو بني إسرائيل                                                  | خطر دخول أمريكا اليمـن                             |  |  |  |  |
| النّصارَى﴾ ٢٠٠٢/٢/١٠م                           | ۲۰۰۲/۲/۹                                                               | محمد ٢٠٠٠٢/٢/٨م                                             | ٢٠٠٢/٢/٧م                                                              | ۲۰۰۲/۲/۳م                                          |  |  |  |  |
| دروس <i>مـن وحـي</i> عـاشـوراء                  | خطورة المرحلة                                                          | مسؤولية طلاب العلوم الدينيـة                                | الإر <u>ه</u> اب وال <u>س</u> لام                                      | ﴿وَإِذْ صَرَفْنَا إِلَيْكَ نَفَرًا مِّنَ الْجِنِّ﴾ |  |  |  |  |
| ۲۰۰۲/۳/۲۳م                                      | ٢٠٠٢/٣/١٦                                                              | ٢٠٠٢/٣/٩                                                    | ۲۰۰۲/۳/۸م                                                              | ٢٠٠٢/٢/١١                                          |  |  |  |  |
| الإسلام وثقافة الاتباع                          | ﴿وَآنِفَقُواْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ﴾                                     | آيــات من سورة الكهف                                        | الثقافة القرآنية                                                       | ﴿وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي لِلَّهِ ﴾                  |  |  |  |  |
| ٢٠٠٢/٩/٢م                                       | ٢٠٠٢/٩/٢م                                                              | الجمعة ٢٠٠٣/٨/٢٩م                                           | ٢٠٠٢/٨/٤م                                                              | ٢٠٠٢/٧/٢٦م                                         |  |  |  |  |
| دروس من غـــــزوة أحـــــد                      | يـــوم القــدس العالـــي                                               | أمــــر الولايــــة                                         | مسؤوليــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                             | لا عــذر للجــمـيــع أمـام الله                    |  |  |  |  |
| ذو الحجـة ١٤٢٢هــ                               | ۲۸ رمضان ۱٤۲۲هـ                                                        | ١٨ من ذي الحجة ١٤٢٢هـ                                       |                                                                        | ۲۲۰۲/۱۲/۲۱م                                        |  |  |  |  |
| ﴿وَأَقِيمِ الصَّلاةَ لِذِكْرِي﴾ ١٤٢٣هـ          | حديــــث الولايـــــة                                                  | ذكرى استشهاد الإمام علي التَّلَيْكُلِّ                      | الشعسار سسلاح وم <u>ـوقــف</u>                                         | آیــــات من سورة الواقعـــــة                      |  |  |  |  |
|                                                 | ١٨ من ذي الحجة ١٤٢٣هـ                                                  | ١٩ رمضان١٤٢هـ                                               | ۱۱ رمضان ۱٤٢٣هـ                                                        | ۱۰ رمضان ۱۶۲۳هـ                                    |  |  |  |  |
| ﴿وَسَارِعُواْ إِلَى مَفْفِرَةٍ مِّن رَّبِّكُمْ﴾ | ﴿فَإِمَّا يَأْتِيَنَّكُم مِّنِّي هُدًى﴾                                | الوحسدة الإيسمانيسة                                         | ﴿إِنَّ الَّذِيَـنِ قَالُـوا رَبُّنَـا اللَّهُ ثُـمَّ<br>اسْـتَقَامُوا﴾ | الموالاة والسعاداة ١٤٢٣هـ                          |  |  |  |  |
| ، تاریخ ۲۰۰۳/٦/۳                                | من نحن ومن هم                                                          |                                                             |                                                                        |                                                    |  |  |  |  |
|                                                 | ۱۱ هـ                                                                  | شهـر رمـضـان الـمبـارك ٢٢٤                                  | دروس                                                                   |                                                    |  |  |  |  |
| سورة البقرة: الآيات(١١٥ـ١٤٥)                    | سـورة البقرة: الآيات (١١٤.١٠٤)                                         | سـورة البقرة: الآيات (١٠٣-١٠٣)                              | سورة البقرة: الآيات (٤٠_ ٦٦)                                           | سورة البقرة: الأيات (٢١_ ٣٩)                       |  |  |  |  |
| ٧ رمضان ١٤٣٤هـ                                  | ٦ رمضان ١٤٢٤هـ                                                         | ٥ رمضان ١٤٢٤هـ                                              | ٤ رمضان ١٤٢٤هـ                                                         | ٣ رمضان ١٤٧٤هـ                                     |  |  |  |  |
| الآيات(٢٧٥مـن البقـرة-٣٢ من                     | سورة البقرة: الآيات(٢٥٣_٢٧٤)                                           | سورة البقرة: الآيات(٢١٥-٢٥٢)                                | سورة البقرة: الأيات(١٨٧_٢١٤)                                           | سورة البقرة: الآيات (١٤٦ـ١٨٦)                      |  |  |  |  |
| آل عمـران) ١٢ رمضـان ١٤٢٤هـ                     | ١١ رمضان ١٤٢٤هـ                                                        | ١٠ رمضان ١٤٢٤هـ                                             | ٩ رمضان ١٤٢٤هـ                                                         | ٨ رمضان ١٤٢٤هـ                                     |  |  |  |  |
| سورة النساء: الآيات (٣٦ـ١١٦)                    | سورة النساء: الآيات (١- ٤٢)                                            | سورة آل عمران: الآيات (١٦١ـ                                 | سورة آل عمران: الآيات                                                  | سورة آل عمران: الآيات (٩١_٩١)                      |  |  |  |  |
| ١٨ رمضان ١٤٢٤هـ                                 | ١٧ رمضان ١٤٢٤هـ                                                        | آخر السورة) ١٦ رمضان ١٤٢٤هـ                                 | (١١٦-٩٢) ١٤ رمضان ١٤٢٤هـ                                               | ١٣ رمضان ١٤٢٤هـ                                    |  |  |  |  |
| سـورة الأنعـام: الآيات (١_٣٩)                   | سورة المائدة: الآيـات (٥٥_ آخر                                         | سـورة المائدة: الآيات (٢٧_ ٥٧)                              | سورة المائدة: الآيات (١_٢٦)                                            | سورة النساء: الآيات (170_ آخر                      |  |  |  |  |
| ٢٤ رمضان ١٤٢٤هـ                                 | السـورة) ٢٣ رمضان ١٤٢٤هـ                                               | ٢٢ رمضان ١٤٧٤هـ                                             | ٢١ رمضان ١٤٢٤هـ                                                        | السورة) ٢٠ رمضان ١٤٢٤هـ                            |  |  |  |  |
| سورة الأعراف: الآيـات (١٦٣ـ                     | سورة الأعراف: الآيسات                                                  | سورة الأعراف: الآيات (١٣٧_)                                 | سورة الأنعام: الآيات (١٠٣_ آخر                                         | سـورة الأنعام: الآيات (٣٩_ ٢٠٢)                    |  |  |  |  |
| آخر السـورة) ٢٩ رمضان١٤٢٤هـ                     | (١٦٨ـ/١٦٨) ٢٨ رمضان ١٤٢٤هـ                                             | ٢٧ رمضان ١٤٧٤هـ                                             | السورة) ٢٦ رمضان ١٤٢٤هـ                                                | ٢٥ رمضان ١٤٢٤هـ                                    |  |  |  |  |





|                                                | 80 To                                    | 10 20 20 10 10 10 10 10 10 10 10 10 10 10 10 10 | PS 00 - W 00 |                                        |          |
|------------------------------------------------|------------------------------------------|-------------------------------------------------|--------------|----------------------------------------|----------|
| 14 2                                           | 11                                       | 333                                             | 14.2         | 11:                                    | 13.2     |
| \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\         | र्ज. र्जू.                               | 25                                              | র্থ, র       | 3.3                                    | 5. 3. 3. |
| 77                                             | 3 3                                      |                                                 | 3 3          | 1                                      |          |
| 140 × 40 × 1 × 1 0 × 1 × 1 × 1 × 1 × 1 × 1 × 1 | الون لامريك الون لاسرايار                |                                                 |              |                                        |          |
|                                                | 4                                        |                                                 |              | 1                                      |          |
|                                                |                                          | <b>100</b>                                      |              | 33                                     |          |
| 3                                              | る。まったしいかつ                                | 33 3                                            |              | 33                                     | 1 1 1    |
|                                                |                                          |                                                 | 3 3          | **                                     |          |
| 13 T                                           | 17:1<br>13:1<br>13:1                     |                                                 | 33           | اللعنة على اليطوا<br>اللعنة على ليطوا  |          |
| T K I I I I I I I I I I I I I I I I I I        | المعادية                                 | 113                                             |              | اللعنة على اليطود<br>اللعنة على اليطود |          |
|                                                | ~ ~                                      | 4 7                                             |              | 5 5 5                                  | 5 5      |
| 7 7                                            | 17 mm 2 mm | 3 3                                             |              |                                        |          |
| ススススススススススススススススススススススススススススススススススススススス        | ススススススススススススススススススススススススススススススススススススススス  | 3                                               | ススス          | ススス                                    |          |

| الامسم :   | الوب لأمريكا                            |       |       |         |       |          |        |                   |
|------------|-----------------------------------------|-------|-------|---------|-------|----------|--------|-------------------|
|            | الأيسام                                 | السنت | الأحد | الإثنين | しかんむっ | الأربعاء | الخميس | اللعنة على اليخود |
|            | الأولى                                  |       |       |         |       |          |        | 7                 |
| =          | الثانية                                 |       |       |         |       |          |        | 1                 |
| الله أكبر  |                                         |       |       |         |       |          |        | *                 |
| , <b>T</b> | الرابعة                                 |       |       |         |       |          |        |                   |
|            | الخامسة                                 |       |       |         |       |          |        | 7                 |
| الصف:      | الثالثة الرابعة الخامسة السادسة السابعة |       |       |         |       |          |        | النصر للإسلام     |
| الصف:      | السابعة                                 |       |       |         |       |          |        | 7                 |
|            | الثامنة                                 |       |       |         |       |          |        | Ze                |
|            | 1                                       | 76    |       | Ž.      | -     | ï        | r      |                   |